
 

Universitatea „1 Decembrie 1918” din Alba Iulia 
Centrul de Cercetare a Imaginarului „Speculum” 

 
INCURSIUNI ÎN IMAGINAR  

Volumul 16, Nr. 1 
__________________________________________________________ 

 
 
 

IMAGINARUL  
ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
L’IMAGINAIRE  

ET LES ADAPTATIONS DU TEXTE LITTÉRAIRE 
 

LITERARY ADAPTATIONS  
AND THE IMAGINARY 

 
 
 

Director de onoare:  
 

 
 
 
 

ISSN:  2501 – 2169; ISSN-L: 2501 – 2169 

E-ISSN: 2601-5137 

 
 

Alba Iulia, 2025

Mircea Braga 



 

 
 



 

CUPRINS: 
 

Editorial / 8 
 
Cuvînt înainte / 19 

 
IN HONOREM Maria HOLHOȘ – 70 /29 
 
Maria HOLHOȘ, Andra Gabriela HOLHOȘ, DEMERSUL 
SATIRIC – PUNTE DE LEGATURĂ ÎNTRE ROMANUL „NUMELE 
TRANDAFIRULUI”, DE UMBERTO ECO ȘI ECRANIZĂRILE 
OMONIME [THE SATIRICAL APPROACH – A BRIDGE 
BETWEEN UMBERTO ECO’S NOVEL “THE NAME OF THE 
ROSE” AND ITS SCREEN ADAPTATIONS] / 33 
 
Jean-Jacques WUNENBURGER, MITOFORIE: FORME ȘI 
TRANSFORMĂRI ALE MITULUI [MYTHOPHORY: FORMS AND 
TRANSFORMATIONS OF MYTH] / 58 
 
Katarina MARINČIČ, LES CONTES D’HOFFMANN : DE 
L’ALLEMAND VERS LE FRANÇAIS, DE LA LITTÉRATURE À 
L’OPÉRA, DE L’OPÉRA AU CINÉMA [HOFFMAN’S TALES: FROM 
GERMAN INTO FRENCH, FROM LITERATURE INTO OPERA, 
FROM OPERA INTO FILM] / 85 
 
Ionel BUȘE, IMAGINARUL MITIC AL NEMURIRII ÎN 
METAMORFOZE LITERARE ȘI CINEMATOGRAFICE: „TINEREȚE 
FĂRĂ TINEREȚE” DE MIRCEA ELIADE [THE MYTHICAL 
IMAGINATION OF IMMORTALITY IN LITERARY AND 
CINEMATOGRAPHIC METAMORPHOSES: “YOUTH WITHOUT 
YOUTH” BY MIRCEA ELIADE] / 108 
 
De la pagina scrisă la ecran 
 
Felix NICOLAU, THE CINEMATOGRAPHIC INNARDS OF 
JOSEPH HELLER´S “CATCH-22” / 133 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
6 

 

Luminița TODEA, “DAMSEL” – DECONSTRUCTING THE 
QUEST: GENDER ROLES AND HEROISM IN THE FILM AND 
NOVEL ADAPTATION / 145 
 
Gabriela CHICIUDEAN, PRIVIREA PRIVILEGIATĂ A 
„PERSONAJULUI-FILTRU” ÎNTRE CONTEMPLARE ȘI 
INTERDICȚIE, ÎN FILMUL „SPĂRGĂTORUL DE NUCI ȘI CELE 
PATRU TĂRÂMURI” [THE PRIVILEDGED GAZE OF THE 
“FILTER CHARACTER” BETWEEN CONTEMPLATION AND 
PROHIBITION, IN THE MOVIE “THE NUTCRACKER AND THE 
FOUR REALMS”] / 164 
 
Bogdan-Alin IMBRI, Marius-Mircea CRIȘAN, THE JOKER. 
THE PROFILE AND PHILOSOPHY OF A CHARACTER 
THROUGH LITERATURE, COMICS, AND FILM / 181 
 
Dana VUCKOVIC, “BRIDGING THE GAP” BETWEEN 
CANONICITY, CELEBRITY, AND CURRICULUM VIA CULTURE-
TEXTS: THE SECRETS OF THE PRINCESSE DE CADIGNAN AND 
ITS TV-FILM AND CINEMATIC ADAPTATIONS (1960, 1982, 
2023) / 207 
 
Rodica Gabriela CHIRA, « ARTIFICIAL INTELLIGENCE », UN 
FILM SITUÉ ENTRE SF ET FANTASY [“ARTIFICIAL 
INTELLIGENCE”, A MOVIE SITUATED BETWEEN SF AND 
FANTASY] / 232 
 
Literatura dinspre și înspre alte arte  
 
Alina BAKO, LA FUGUE ROMANESQUE : UNE EXPÉRIENCE 
TRANSMÉDIALE [THE NOVELISTIC FUGUE: A TRANSMEDIAL 
EXPERIENCE] / 261 
 
Alina-Liana PINTICAN PETRIȘ, LA PRATIQUE 
INTERTEXTUELLE DANS L’ŒUVRE DE PIERRE MICHON [THE 
INTERTEXTUAL APPROACH IN THE WORK OF PIERRE 
MICHON] / 287 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
7 

 

Comunicare interculturală 
 
Gabriel-Dan BĂRBULEȚ, FLOUTING THE COOPERATIVE 
PRINCIPLE IN CROSS-CULTURAL COMMUNICATION: 
MISUNDERSTANDINGS AND PRAGMATIC FAILURES / 323 
 
Laura-Rebeca STIEGELBAUER, AI AND MULTILINGUAL 
COMMUNICATION: ACCURACY, TRUST AND LINGUISTIC 
EQUITY IN HIGHER EDUCATION AND HEALTHCARE / 339 
 
Varia 
 
Lucian Vasile BÂGIU, RESTITUTIO (1): DOCTORANZII 
PROFESORULUI MIRCEA BRAGA. DOSAR DE STUDIU 
[RESTITUTIO: PROFESSOR MIRCEA BRAGA’S DOCTORAL 
STUDENTS. A STUDY FILE] / 361 
 
Colaboratori la acest număr / 382 
 
 

 
  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
8 

 

 
EDITORIAL  

Incursions into the Imaginary Vol. 16(1)  
 

The journal Incursions into the Imaginary, Vol. 16(1), 
invites readers to reflect on the connection between the literary 
genre and the cinematic adaptations. Designed as a volume 
with five thematic directions of interpretation, the present issue 
comprises studies in Romanian, English, and French. Its diverse 
perspectives reveal interdisciplinary connections that reassess 
the association between fields of study and the necessity of 
exploring art through a range of perceptual lenses. 

In Honorem Maria Holhoș 70, the first section of this 
issue, includes critical perspectives that explore, on the one 
hand, the adaptation of literature for the film industry, and on 
the other, the mythical transformations that accompany such a 
process. Maria Holhoș and Andra Gabriela Holhoș begin this 
section with a study illustrateviley titled The Satirical Approach-
A Bridge between Umberto Eco’s novel The Name of the Rose and 
Its Screen Adaptations. As the study shows, these adaptation 
strategies reflect the intended subtleties of the literary text, 
which target political, religious and social characteristics 
specific to the Middle Ages. Jean-Jacques Wunenburger 
proposes a theoretical reflection on models of transformation, 
translation, and adaptation of stories. Mythophory: Forms and 
Transformations of Myth examine the mythical component of 
the evolution of the narrative imagination. Katarina Marinčič 
explores E. T. A. Hoffmann’s realism as a precursor to the 
science fiction genre. Her study, Hoffman’s Tales: From German 
into French, From Literature into Opera, From Opera into Film, 
also explores the dramatic text Hoffman’s Tales by Jules Barbier 
and Michel Carré, Jacques Offenbach’s opera Hoffman’s Tales 
and its transition within the cross-cultural French and German 
landscape. The author’s perspective frames the adaptation of 
the dramatic text to opera and then cinema. Ionel Bușe closes 
this section with a study on Mircea Eliade’s ideas and 
representation of the relationship between myth and art. 
Focusing on the myth of eternal youth, he analyses Francis Ford 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
9 

 

Coppola’s adaptation of Eliade’s short story, Youth Without 
Youth, and highlights the continuity between the story and the 
film.   

The second section focuses on the cinematic 
adaptation of the literary text. Felix Nicolau discusses the 
intersemiotic translations of Joseph Heller’s novel, Catch-22, 
from text to image. Luminița Todea analyses the film 
adaptation and the novel Damsel through feminist and 
deconstructive literary theories. Particularly, she examines the 
deconstruction of traditional quest narratives and heroic 
archetypes. Gabriela Chiciudean focuses on time perception in 
the movie The Nutcracker and The Four Realms, directed by 
Lasse Hallstrom and Joe Johnson, a sequel to Hoffmann's story, 
The Nutcracker and the Mouse King. Drawing on Victor Ieronim 
Stoichiță's theoretical and practical framework in The View, she 
discusses the “privileged gaze” of the central character in the 
movie. Bogdan-Alin Imbri and Marius-Mircea Crișan offer an 
overview of the Joker’s features across literature, comic books, 
and film, examining them as embodiments of the Jungian 
trickster archetype. Their selection of primary sources includes 
the writers Victor Hugo, Marquis de Sade, and F.M. Dostoevsky, 
along with the comic and cinematographic adaptations of the 
Batman stories set in the 20th and 21st centuries. Dana Vuckovic 
examines the evolving cultural, cinematic, and educational 
status of The Secrets of the Princesse de Cadignan by Honoré de 
Balzac, focusing on Jean-Paul Carrère’s 1960 TV-film, Jacques 
Deray’s 1982 adaptation, and Arielle Dombasle’s 2023 cinematic 
release. Rodica Gabriela Chira dwells on changes in fiction. She 
analyses Steven Spielberg’s film Artificial Intelligence (2001), 
inspired by a SF short story and a children's novel, and 
considers its story a combination of hard SF and fantasy.  

The third thematic section comprises two studies that 
connect literature with other arts. Alina Bako explores 
transmediality in Dumitru Tsepeneag’s Vain Art of the 
Fugue and The Bulgarian Truck. Her approach places music and 
cinema in interplay with the narrative structures of the stories. 
Alina-Liana Pintican Petriș analyses the practice of 
intertextuality in some of Pierre Michon’s novels and 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
10 

 

biographical fictions: Vies Minuscules [Small lives], Vie de 
Joseph Roulin [The life of Joseph Roulin], Abbés [Abbots], La 
Grande Beune [The Great Beune], Le Roi du bois [The king of the 
wood], Les Onze [The eleven].  

The two concluding parts of this issue address 
intercultural communication and include a study file 
featured in the Varia section. Gabriel-Dan Bărbuleț provides an 
examination of how cultural differences shape the way speakers 
flout Grice’s Cooperative Principle, leading to frequent 
misunderstandings and pragmatic failures in intercultural 
communication. Laura-Rebeca Stiegelbauer investigates how 
AI-based translation tools, Google Translate, DeepL and 
ChatGPT - 4, perform within the multilingual environment of 
Vasile Goldis Western University of Arad in Romania, arguing 
that translation accuracy is insufficient on its own. Ultimately, 
Lucian Vasile Bâgiu presents a study file on the activities of the 
doctoral supervisor, Prof. Mircea Braga, within the Doctoral 
School of Philology of IOSUD-Alba Iulia, as a tribute to his 
memory.  

In conclusion, Incursions into the Imaginary, Vol. 16(1) 
integrates diverse layers of interpretation, bringing art closer to 
a broader perception of life. The rich approaches to various 
aspects of literature and film connect readers to cultural 
landscapes that serve as sources for developing cultural 
consciousness. 

 
Bianca TINCU 

  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
11 

 

INCURSIUNI ÎN IMAGINAR 16, Nr. 1 
 
 

Colectivul de redacție: 
 

Redactor-șef: Gabriela CHICIUDEAN, Universitatea 1 Decembrie 
1918 din Alba Iulia, România, 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=57217030080 
 
Redactor-şef adjunct: Lucian Vasile BÂGIU, Universitatea 1 
Decembrie 1918 din Alba Iulia, România 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=33667451800 
 
Redactori:  
Anna CAIOZZO, Universitatea Paris-Diderot - Paris 7, Franța,  
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=26867551200 
Felix NICOLAU, Universitatea Granada, Spania,  
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=57209775967 
Maria MUREȘAN, Universitatea 1 Decembrie 1918 din Alba Iulia, 
România; 
https://orcid.org/0009-0003-5980-1654 
Andra-Iulia URSA, Universitatea 1 Decembrie 1918 din Alba Iulia, 
România, 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=57211606656 
Bianca TINCU, Universitatea 1 Decembrie 1918 din Alba Iulia, 
România, 
https://www.webofscience.com/wos/author/record/MDX-3849-2025 
 

Redactori responsabili de număr:  
Andra-Iulia URSA, Maria MUREȘAN 

 
Comitetul editorial al revistei „Incursiuni în imaginar” folosește 
sistemul antiplagiat, https://sistemantiplagiat.ro/, oferit de 
Universitatea „1 Decembrie 1918” din Alba Iulia, pentru a verifica 
originalitatea manuscriselor.  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
12 

 

Comitetul științific:  
 

Dr. Madeea AXINCIUC (Universitatea din București, România) 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=550710
39200 

Dr. Corin BRAGA (Universitatea Babeş-Bolyai, Cluj-Napoca, 
România)https://www.scopus.com/authid/detail.uri?author
Id=26036104500 

Dr. Ruxandra CESEREANU (Universitatea Babeş-Bolyai, Cluj-
Napoca, România) 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=24069
779400 

Dr. Christakis CHRISTOFI (University of Cyprus, Nicosia, Cyprus) 
https://orcid.org/0000-0002-2214-8562 

Dr. Alba DIZ VILLANUEVA (Universitatea Complutense, Madrid, 
Spania)https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId
=57211626179 

Dr. Rodica GRIGORE (Universitatea Lucian Blaga din Sibiu, 
România)https://www.scopus.com/authid/detail.uri?author
Id=36165027500 

Dr. Barbara FRATICELLI (Universitatea Complutense, Madrid, 
Spania)https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId
=26631533600 

Dr. Jarmila HORAKOVA (Universitatea Carolină din Praga, Cehia) 
https://orcid.org/0000-0002-6494-7880  

Dr. Cătălina ILIESCU-GHEORGHIU (Universitatea din Alicante, 
Spania)https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId
=55236964300 

Dr. Liviu LUTAS (Universitatea Linnaeus, Suedia) 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=382615
57400 

Dr. Marius MIHEȚ (Universitatea Comenius din Bratislava, 
Slovacia) https://orcid.org/0000-0002-2902-9558 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
13 

 

Dr. Cristina NICOLAESCU (Universitatea Yozgat-Bozok, 
Turcia)https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId
=57502195200 

Dr. Maria NOEL LAPOUJADE (Universitatea Nacional Autonoma 
din Mexico) https://divcsh.izt.uam.mx/cefilibe/wp-
content/uploads/2013/12/Maria_Noel_Lapoujade.pdf 

Dr. Virginia POPOVIĆ (Universitatea din Novisad, Serbia) 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=5617531
3000 

Dr. Alessandra SANNA (Universitatea din Granada) 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=700571
2410 

Dr. Oana Andreia SÂMBRIAN (Institutul de Cercetări Socio-
Umane, Craiova, România)  
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=555831
05800 

Dr. Annemarie SORESCU-MARINKOVIĆ (Institutul pentru Studii 
Balcanice, Academia de Stiințe și Arte, Belgrad, 
Serbia)https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=
43462287500 

Dr. Ana Taís MARTINS, Universidade Federal do Rio Grande do 
Sul/ Federal University of Rio Grande do Sul, Department of 
Communication – Graduate Program, Imaginalis (Grupo de 
Pesquisa sobre Comunicação e Imaginário) – BRÉSIL, 
https://www.researchgate.net/profile/Ana-Martins-204, 
http://orcid.org/0000-0001-5203-7575, 
http://lattes.cnpq.br/6339735877466482 

Dr. Chris TĂNĂSESCU (Global Literary Studies Research Lab, 
Spania)  

Dr. Dragoș VARGA (Universitatea Lucian Blaga din Sibiu, 
România)https://www.scopus.com/authid/detail.uri?author
Id=34769412700 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
14 

 

Dr. Philippe WALTER (Universitatea Stendhal, Grenoble III, 
Franța)https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId
=36879721700 

 
 
 
Evaluatori științifici pentru acest număr: 
 
Dumitra BARON, Lucian Blaga University of Sibiu, Romania, 

dumitra.baron@ulbsibiu.ro  
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=357
66297100 

Iulian BOLDEA, George Emil Palade University of Medicine, 
Pharmacy, Science and Technology, Târgu-Mureș, 
Romania, iulianboldea@gmail.com 

Corina BOZEDEAN, George Emil Palade University of Medicine, 
Pharmacy, Science and Technology, Târgu-Mureș, 
Romania, corinadambean@yahoo.fr  

Andreea BUGIAC, Babes-Bolyai University of Cluj-Napoca, 
Romania, a.hopartean@yahoo.com  

Eva BURDUȘEL, Lucian Blaga University of Sibiu, Romania, 
eva.burdusel@ulbsibiu.ro  
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=5719
4507821 

Diana V. BURLACU, University of Leipzig, Germany/ Babeș-
Bolyai University of Cluj-Napoca, Romania, 
dianav.burlacu@gmail.com  

Doina BUTIURCA, George Emil Palade University of Medicine, 
Pharmacy, Science and Technology, Târgu-Mureș, 
Romania, doina.butiurca@umfst.ro  
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=572
00629727 

Alina BUZATU, Ovidius University of Constanța, Romania, 
alina.buzatu@365.univ-ovidius.ro 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
15 

 

https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=557
50213200 

Sorin CIUTACU, West University of Timisoara, Romania, 
sorin.ciutacu@e-uvt.ro 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=5721
7016426 

Andreea Raluca CONSTANTIN, University of Agricultural 
Sciences and Veterinary Medicine of Bucharest, România, 
andreea.constantin@managusamv.ro  

Iringó CORA, Transilvania University of Brașov, Romania, 
iringo.abrudan@unitbv.ro  

Daniel DEJICA Politehnica University of Timișoara, Romania, 
daniel.dejica@upt.ro 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=5719
4623783 

Carmen DOMINTE, National University of Music Bucharest, 
Romania, carmen.dominte@unmb.ro 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=572
03513794 

Roxana DONCU, University of Medicine and Pharmacy Carol 
Davila of Bucharest, Romania, roxana.doncu@umfcd.ro  
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=363
36713400 

Irina Ana DROBOT, Technical University of Civil Engineering 
of Bucharest, Romania, anadrobot@yahoo.com 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=568
05252200 

Carmen Beatrice DUTU, Dimitrie Cantemir Christian 
University of Bucharest, Romania, carmen.dutu@ucdc.ro 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=5841
7843100 

Ioan FĂRMUȘ, Ștefan cel Mare University of Suceava, Romania, 
ioan.farmus@usm.ro 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
16 

 

 https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=572
21778274 

Alina Silvana FELEA, Transilvania University of Brașov, 
Romania, afelea@yahoo.com 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=572
26371936 

Daniela HĂISAN, Ștefan cel Mare University of Suceava, 
Romania, danielahaisan@litere.usv.ro 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=5771
3356200 

Crina HERȚEG, 1 Decembrie 1918 University of Alba Iulia, 
Romania, crina.herteg@uab.ro 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=5731
3230500 

Nicoleta IFRIM, Dunărea de Jos University of Galați, Romania, 
nicoleta.Ifrim@ugal.ro 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=556
32816200 

Gabriela ILIUȚĂ, Technical University of Constructions, 
Bucharest, gabriela.iliuta@utcb.ro 

Aritina MICU, Brassai Samuel Theoretical High School, Cluj-
Napoca, Romania, aritina.micu@yahoo.com 

Alexandra MITREA, Lucian Blaga University of Sibiu, Romania, 
alexandra.mitrea@ulbsibiu.ro 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=556
32832300 

Emilia Andreea MOTORANU, Bucharest University of 
Economic Studies, Romania, emilia.motoranu@rei.ase.ro 

Geta ORIAN, 1 Decembrie 1918 University of Alba Iulia, Romania, 
georgeta.orian@uab.ro 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=570
04817800 

Alina PĂDUREAN, Aurel Vlaicu University of Arad, Romania, 
alinapadurean@yahoo.de  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
17 

 

Oana Maria PĂSTAE, Constantin Brâncuși University of Târgu 
Jiu, Romania, oana.pastae@gmail.com 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=398
62000800 

Cristian PRALEA, Transilvania University of Brașov, Romania, 
cpralea@gmail.com  

Mariana Cristina ROTARU, Technical University of Civil 
Engineering of Bucharest, Romania, 
marina.rotaru77@gmail.com 

Simona SIMON, West University of Timisoara, Romania, 
simona.simon@upt.ro 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=558
58278900 

Valerica SPORIȘ, Lucian Blaga University of Sibiu, Romania, 
valerica.sporis@ulbsibiu.ro 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=5721
2844317 

Coralia TELEA, 1 Decembrie 1918 University of Alba Iulia, 
Romania, coralia.telea@uab.ro 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=3616
4884400 

Laura ZĂVĂLEANU, Babes-Bolyai University of Cluj-Napoca, 
Romania, minodora.zavaleanu@ubbcluj.ro 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=336
67992400 

 
 

 

 

 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
18 

 

 

 



 



 

 
CUVÎNT ÎNAINTE 

  
Din cele mai vechi timpuri, artiștii au transformat, 

reinterpretat și transpus povești populare și mituri într-o 
varietate de forme, genuri și medii. De la adaptarea aparent 
simplă a unui text într-un film, o piesă de teatru sau o nouă 
creație literară, până la aproprierea mai subtilă a stilului sau a 
sensului, se poate spune că toate textele sunt, într-un fel, parte a 
unui ansamblu de texte și forme de artă deja consacrate. În epoca 
contemporană, adaptarea cinematografică a operelor literare 
reprezintă cea mai populară și recunoscută expresie a acestui 
proces.  

Studiile despre adaptarea cinematografică au cunoscut o 
dezvoltare considerabilă la începutul secolului XXI, bazându-se 
pe contribuțiile unor cercetători din domeniu, precum Brian 
McFarlane (1996), Deborah Cartmell și Imelda Whelehan (1999), 
James Naremore (2000), Robert Stam (2000), Sarah Cardwell 
(2002) și Kamilla Elliott (2003). Acești specialiști au deschis noi 
perspective în analiza adaptărilor cinematografice, depășind 
discuțiile tradiționale axate pe fidelitatea față de textul original.  

Motivația centrală a cineastului de a adapta un text literar 
derivă din impactul profund pe care acesta îl are asupra sa în 
calitate de cititor. Astfel că, cineastul este impulsionat să 
deblocheze sensurile latente ale operei, să răspundă chemărilor 
acesteia și să acopere golurile de ambiguitate lăsate intenționat 
deschise. În acest proces, plăcerea oferită de adaptarea 
cinematografică provine din capacitatea de a transpune vizual 
reprezentările mentale evocate prin lectură. Libertatea 
cineastului se manifestă prin modul unic prin care refractă opera 
literară și construiește un obiect imaginar rezultat al interacțiunii 
propriilor experiențe senzoriale, cognitive și culturale. Astfel, 
noțiunea de fidelitate absolută devine o utopie, căci adaptarea nu 
urmărește să reflecte doar textul literar, ci mai degrabă propria 
interpretare a acestuia, influențată de sensibilitatea și tradiția 
artistică a cineastului. Totuși, acestui act de creație îi revine o 
dublă responsabilitate: să se raporteze la intențiile textului literar 
și să răspundă indicațiilor acestuia, dar și să producă un efect 
similar asupra publicului, ghidând receptarea spectatorului și 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
20 

 

anticipând reacțiile sale emoționale și cognitive în accesarea 
sensului.  

Julie Sanders a contribuit semnificativ la direcția studiilor 
despre adaptarea textelor literare, prin monografia Adaptation 
and Appropriation (2005), în care a redefinit abordarea 
tradițională bazată pe fidelitate. Accentul său asupra 
intertextualității și caracterului palimpsestic al adaptărilor a 
oferit o nouă perspectivă asupra procesului creativ prin 
abordarea dinamică a transformării unui text sursă într-un alt 
mediu sau registru artistic.  

Atât literatura, cât și filmul sunt astăzi analizate prin 
prisma unor discipline conexe, precum psihanaliza, antropologia, 
istoria, lingvistica și semiotica. În acest context interdisciplinar, 
procesul de adaptare a textelor literare poate fi analizat prin 
patru direcții fundamentale: romantismul, reflecționismul, 
materialismul și limbajul (Pasopati et al, 2024, pp. 393-395).  

În primul rând, romantismul se bazează pe ideea că nicio 
formă artistică nu este fixă și de neschimbat, ci se află într-o 
continuă transformare. În artă, romantismul se manifestă prin 
descoperirea și exprimarea esenței existențiale, ceea ce explică de 
ce anumite forme artistice sunt adaptate și reinterpretate, 
indiferent de clasificarea lor estetică în bune sau rele (Osborne & 
Charles, 2015).  

În al doilea rând, reflecționismul presupune un proces de 
gândire care include atât critica, cât și autocritica, utilizând 
adaptarea literaturii în film ca mijloc de transmitere a unor 
mesaje sociale. Nicio formă de artă nu există exclusiv pentru sine, 
ci, mai degrabă, pentru societate. Această tradiție include atât 
gândirea normativă, cât și gândirea critică. În condiții normale, 
adaptarea artistică are scopul de a transmite mesaje morale 
despre viața cotidiană. De exemplu, adaptările cinematografice și 
dramatice ale unor opere precum Cenușăreasa sau Hamlet, 
urmăresc să comunice idei despre iubire, nebunie, disperare sau 
opresiune. În condiții critice, mesajele artistice devin incitante, 
trezesc conștiința publicului sau chiar provoacă revolte față de 
anumite evenimente sociale (Wartenberg, 2015). Aceste adaptări 
nu doar că transmit mesaje sociale, ci și deconstruiesc structurile 
semantice consacrate, determinând publicul să asculte, să 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
21 

 

înțeleagă și să își reevalueze percepțiile asupra trecutului și 
prezentului. 

Materialismul, ca direcție de gândire, este întemeiat pe 
principiile empirismului, punând accent pe importanța materiei 
și a realității perceptibile. Empirismul, adesea asociat cu 
realismul, subliniază conformitatea dintre concept și realitate, 
fiind vizibil prin contrastul dintre transformare și imaginație, pe 
de o parte, și adaptare și originalitate, pe de altă parte. În 
contextul empirismului, adaptarea presupune transpunerea 
ideilor conceptuale în forme perceptibile, iar în prezent acest 
proces variază de la textele tipărite la cele digitale și de la pelicula 
tradițională la proiecte cinematografice digitale (Wartenberg, 
2015). Odată cu evoluția empirismului spre pragmatism, 
performanța artistică devine centrală, artiștii creând opere care 
sunt prezentate publicului prin intermediul noilor tehnologii și al 
mijloacelor de comunicare. De exemplu, Shakespeare a fost 
transpus în numeroase spectacole de operă, muzicienii și 
formațiile au inclus lucrări literare în coloanele sonore ale 
filmelor, iar picturile au fost influențate de condițiile textuale ale 
epocilor respective. În această eră pragmatică, adaptarea artistică 
devine nu doar un act performativ, ci și o formă de extindere 
conceptuală și perceptivă în rândul scriitorilor, regizorilor și 
spectatorilor (Snyder, 2011, p. 206). 

În zilele noastre, materialismul se asociază mai degrabă 
cu aspectele cantitative decât cu cele calitative. Filmele realizate 
pe baza unor romane bestseller, producțiile SF menite să 
concretizeze imaginația colectivă și transformarea artiștilor în 
celebrități sunt exemple ale acestei tendințe. Profitul financiar și 
succesul de box-office sunt principalele criterii de evaluare a 
materialului artistic, în detrimentul valorilor estetice. Acest 
fenomen reflectă o tendință de uniformizare a artei sub influența 
cererii și ofertei de pe piață (Snyder, 2011, p. 201).  

În cele din urmă, o altă dimensiune fundamentală a 
adaptării artistice este legată de tradiția lingvistică, percepută ca 
mijloc de comunicare și expresie a ideilor culturale. Limbajul este 
o componentă esențială a oricărei forme de artă, fiind capabil să 
transforme concepte în imagini și alte forme de expresie artistică 
(Rahmoun, 2020). În procesul de adaptare, limbajul joacă un rol 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
22 

 

esențial în transpunerea unui text literar într-un produs 
cinematografic. Cu toate acestea, adaptările sacrifică uneori 
fidelitatea față de text în favoarea unui impact emoțional 
puternic, apelând la dramatizări exagerate pentru a capta atenția 
publicului (Oza, 2024). 
Prin urmare, adaptarea textelor literare nu reprezintă doar o 
simplă transpunere a unei opere dintr-un mediu în altul, ci și un 
proces complex de reinterpretare, influențat de factori estetici, 
economici și culturali. Fie că este vorba de cinema mainstream 
sau de producții independente, fiecare adaptare își lasă amprenta 
asupra modului în care publicul percepe și înțelege arta. 

 
 

FOREWORD 
 
Since ancient times, artists have transformed, 

reinterpreted, and reimagined folk tales and myths in a variety of 
forms, genres, and media. From the seemingly straightforward 
adaptation of a text into a film, a play, or a new literary work to 
the more subtle appropriation of style or meaning, one could 
argue that all texts are, in some way, part of a broader ensemble 
of already established texts and artistic forms. In the 
contemporary era, the cinematic adaptation of literary works 
stands as the most popular and widely recognized expression of 
this process. 

Studies on cinematic adaptation have experienced 
significant development in the early 21st century, building on the 
contributions of scholars such as Brian McFarlane (1996), 
Deborah Cartmell and Imelda Whelehan (1999), James Naremore 
(2000), Robert Stam (2000), Sarah Cardwell (2002), and Kamilla 
Elliott (2003). These researchers have introduced new 
perspectives in the analysis of film adaptations, moving beyond 
traditional discussions centred on fidelity to the original text. 

The filmmaker's central motivation for adapting a literary 
text stems from the profound impact it has on them as a reader. 
Thus, the filmmaker is driven to unlock the latent meanings of 
the work, respond to its calls, and fill the intentional gaps of 
ambiguity left open by the original text. In this process, the 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
23 

 

pleasure of cinematic adaptation arises from the ability to 
visually transpose the mental representations evoked through 
reading. 

The filmmaker’s creative freedom manifests in the unique 
way they refract the literary work, shaping an imaginative 
construct that emerges from the interplay of their own sensory, 
cognitive, and cultural experiences. Consequently, the notion of 
absolute fidelity becomes an unattainable ideal, as adaptation 
does not merely seek to mirror the literary text but rather to offer 
a personal interpretation shaped by the filmmaker’s artistic 
sensibility and tradition. However, this act of creation carries a 
dual responsibility: to engage with the intentions of the literary 
text and respond to its cues, while also producing a comparable 
effect on the audience. The filmmaker must guide the viewer’s 
reception, anticipating their emotional and cognitive responses 
in the process of meaning-making.  

Julie Sanders has made a significant contribution to the 
field of literary adaptation studies through her monograph 
Adaptation and Appropriation (2005), in which she redefined the 
traditional fidelity-based approach. Her emphasis on 
intertextuality and the palimpsestic nature of adaptations has 
provided a fresh perspective on the creative process, highlighting 
the dynamic transformation of a source text into a different 
artistic medium or register. 

Today, both literature and film are analysed through the 
lens of related disciplines such as psychoanalysis, anthropology, 
history, linguistics, and semiotics. Within this interdisciplinary 
context, the adaptation of literary texts can be examined through 
four fundamental approaches: romanticism, reflectionism, 
materialism, and language (Pasopati et al., 2024, pp. 393–395). 

Firstly, romanticism is based on the idea that no artistic 
form is fixed or immutable but is instead in a state of continuous 
transformation. In art, romanticism manifests through the 
exploration and expression of existential essence, which explains 
why certain artistic forms are consistently adapted and 
reinterpreted, regardless of their aesthetic classification as good 
or bad (Osborne & Charles, 2015). 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
24 

 

Secondly, reflectionism involves a process of thought that 
encompasses both critique and self-critique, using literary 
adaptation in film as a means of conveying social messages. No 
form of art exists solely for itself but rather for society. This 
tradition includes both normative and critical thinking. Under 
normal circumstances, artistic adaptation aims to communicate 
moral messages about everyday life. For instance, cinematic and 
theatrical adaptations of works such as Cinderella or Hamlet seek 
to convey ideas about love, madness, despair, or oppression. In 
more critical contexts, artistic messages become provocative, 
awakening public awareness or even inciting resistance against 
certain social events (Wartenberg, 2015). These adaptations not 
only convey social messages but also deconstruct established 
semantic structures, compelling audiences to listen, understand, 
and reassess their perceptions of both the past and the present. 

Materialism, as a school of thought, is founded on the 
principles of empiricism, emphasising the importance of matter 
and perceptible reality. Empiricism, often associated with realism, 
underscores the correspondence between concept and reality, 
becoming apparent in the contrast between transformation and 
imagination, on the one hand, and adaptation and originality, on 
the other. Within this framework, adaptation involves the 
translation of conceptual ideas into perceptible forms—a process 
that today ranges from printed texts to digital formats and from 
traditional film reels to digital cinematic projects (Wartenberg, 
2015). As empiricism has evolved into pragmatism, artistic 
performance has taken centre stage, with artists creating works 
that reach audiences through new technologies and 
communication platforms. For example, Shakespeare has been 
adapted into numerous operatic performances, musicians and 
bands have incorporated literary works into film soundtracks, and 
paintings have been influenced by the textual conditions of their 
respective eras. In this pragmatic era, artistic adaptation is not 
merely a performative act but also a form of conceptual and 
perceptual expansion for writers, directors, and spectators alike 
(Snyder, 2011, p. 206). 

Today, materialism is associated more with quantitative 
rather than qualitative aspects. Films based on bestselling novels, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
25 

 

sci-fi productions designed to materialise collective imagination, 
and the transformation of artists into celebrities exemplify this 
trend. Financial profit and box office success have become the 
primary criteria for evaluating artistic material, often at the 
expense of aesthetic values. This phenomenon reflects an 
increasing homogenisation of art, shaped by the dynamics of 
market demand and supply (Snyder, 2011, p. 201). 

Finally, another fundamental dimension of artistic 
adaptation is linked to linguistic tradition, understood as a 
means of communication and cultural expression. Language is an 
essential component of any form of art, possessing the ability to 
transform concepts into images and other artistic expressions 
(Rahmoun, 2020). In the adaptation process, language plays a 
crucial role in transposing a literary text into a cinematic work. 
However, adaptations sometimes sacrifice fidelity to the original 
text in favour of a stronger emotional impact, employing 
exaggerated dramatization to captivate the audience’s attention 
(Oza, 2024). 

Thus, the adaptation of literary texts is not merely the 
straightforward transfer of a work from one medium to another, 
but rather a complex process of reinterpretation, shaped by 
aesthetic, economic, and cultural factors. Whether in 
mainstream cinema or independent productions, each 
adaptation leaves its mark on how audiences perceive and 
understand art. 
 
Referințe: 
 
Botting, F. (2011). Limits of horror: technology, bodies, gothic. Manchester 

University Press. 
 
Butler, D. (2009). Fantasy cinema: impossible worlds on screen. vol. Short 

cuts. Wallflower Press. 
 
Cardwell, S. (2002). Adaptation revisited: Television and the classic novel. 

Manchester University Press. 
 
Cartmell, D., & Whelehan, I. (Eds.). (1999). Adaptations: From text to 

screen, screen to text. Routledge.  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
26 

 

https://doi.org/10.4324/9781315006192 
 
Elliott, K. (2003). Rethinking the novel/film debate. Cambridge University 

Press. 
 
European nightmares: horror cinema in Europe since 1945. (Wallflower 

Press, 2012). 
 
Fowkes, K.A. (2010). The fantasy film. vol. New approaches to film genre. 

Wiley-Blackwell. 
 
Ghilaș, A. (2016). Interferența artelor în abordarea discursului artistic: 

Aspecte teoretico-metodologice. În O. Moșin, I. Scheau, & D. Opriș 
(Eds.), Educația din perspectiva valorilor: Summa Theologiae (Vol. 
IX, pp. 136–139). Editura Eikon. 

 
Grant, B.K. (2003). Film genre reader III. University of Texas Press. 
 
King, G. (2005). The spectacle of the real: from Hollywood to ‘reality’ TV 

and beyond. Intellect. 
 
Ilieșiu, S. (2007). Narativitatea imaginii de film. Editura UNATC Press. 
 
Ionaș, A. (2020). Adaptarea cinematografică a operelor literare. Eikon. 
 
McFarlane, B. (1997). Novel to film: An introduction to the theory of 

adaptation. Clarendon Press. 
 
Naremore, J. (2000). Film adaptation. Bloomington. 
 
Olărescu, D. (2017). Hermeneutica filmului despre artă. Editura Epigraf. 
 
Osborne, P., & Charles, M. (2020). Walter Benjamin. In E.N. Zalta (Ed.), 

The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2020 ed.). Stanford 
University. https://plato.stanford.edu/entries/benjamin/  

 
Oza, P. (2024). Adaptation theories in literature – Shakespeare into film 

and cinema. Gradiva, 10(3), 11-23. 
 
Pasopati, R.U., Suyaji, F.I.M., Kirana, K.S., & Wijaya, K. (2024). 

Intricateness of adaptation of literature to film in today’s 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
27 

 

crisscrossed world. Journal Corner of Education, Linguistics, and 
Literature, 3(4), 390-400. https://doi.org/10.54012/jcell.v3i4.282 

 
Rahmoun, O. (2020). Film adaptation between the pride of literature and 

the prejudice of inferiority. Arab World English Journal for 
Translation & Literary Studies, 4(1), 222–236. 
https://doi.org/10.24093/awejtls/vol4no1.18  

 
Sanders, J. (2016). Adaptation and Appropriation (2nd ed.). Routledge. 
 
Snyder, M. H. (2011). Analyzing Literature- to-Film Adaptations: A 

Novelist’s Exploration and Guide. Continuum. 
 
Stam, R. (2000). Film theory: An introduction. Wiley-Blackwell. 
 
Wartenberg, T. (2015). Philosophy of film. In E. N. Zalta (Ed.), The 

Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2015 Edition). 
 

 
Andra-Iulia URSA



 

 

  



 

 
 

 

 
 
 
 
 
 
 

IN HONOREM 
MARIA HOLHOȘ – 70  

 



 

 
 

 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
31 

 

Dr. Maria HOLHOȘ 

 
 

Născută în 26 noiembrie 1955, 
la Alba Iulia, de profesie 
învățătoare și apoi profesoară 
de limba și literatura română, 
Maria Holhoș este licențiată 
în filologie la Universitatea „1 
Decembrie 1918” din Alba 
Iulia, Facultatea de Istorie și 
Filologie, profilul Filologie, 
specializarea Română - 
Franceză (2004). La aceeași 
instituție a continuat studiile 
de masterat - Literatură și 

cultură românească în context european (2006), 
înscriindu-se apoi la Școala Doctorală albaiuliană cu teza 
Basmul – izvor al cunoașterii, avându-l coordonator pe 
Prof. univ. dr. Ion Buzași. Susținerea tezei a a vut loc în 
iulie 2009, obținând titlul de Doctor în filologie cu 
distincția Cum laude. Din anul 2009 până în prezent este 
membră a Centrului de Cercetare a Imaginarului Speculum 
din universitatea albaiuliană.  

 Volume de autor: Basmul- lecturi critice (Alba Iulia, 
Editura Aeternitas, 2010), Basmul-momente de referință 
(Alba Iulia, Editura Aeternitas, 2012), co-autor Lecturi 
critice (Alba Iulia, Editura Aeternitas, 2020). Volume 
colective: Ironim Muntean, Oliviu Iacob (coord.), 
Literatura română – compendiu. Manual suport pentru 
Bacalaureat și Testare națională (Alba Iulia, Editura Altip, 
2006); Bolea Nicolae (coord.), Bicentenarul nașterii 
Mitropolitului Andrei Șaguna (Alba Iulia, Editura Altip, 
2008); Avram Cristea, Jan Nicolae (editori), Moșteniri 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
32 

 

culturale (Alba Iulia, Editura Reîntregirea, 2009); Avram 
Cristea, Jan Nicolae (editori), Eshatologie populară (Alba 
Iulia, Editura Reîntregirea, 2010; Credința și credințele 
românilor (editori Avram Cristea , Jan Nicolae), Alba Iulia, 
Editura Reîntregirea, 2011); Monica Onojescu, Alina Pamfil 
(coord.), Lectură și interpretare (Cluj-Napoca, Editura Casa 
Cărții de Știință, 2011); Avram Cristea, Jan Nicolae, Daniela 
Floroian (editori), Rolul patrimoniului în contextul crizei 
valorilor (Alba Iulia, Editura Reîntregirea, 2013); Georgeta 
Orian, Pompiliu Crăciunescu (coord.), Vintilă Horia, un 
gânditor pentru mileniul trei (București, Editura Eikon, 
2017); Gabriela Chiciudean, Cristina Matilda Vănoagă 
(coord.), Festschrift. Mircea Braga – 80 (Alba Iulia, Editura 
Aeternitas, 2018); Georgeta Orian (coord.), Cruciada 
copiilor – o perspectivă transculturală. Ficțiuni, rescrieri, 
localizări (Cluj-Napoca, Casa Cărții de Știință, 2025). 

A publicat numeroase studii critice în reviste de 
specialitate precum „Incursiuni în imaginar”, „Educația din 
perspectiva valorilor. Summa Theologiae”, „Discobolul”, 
„Studii de Stiință și Cultură”, „Annales Universitatis 
Apulensis. Series Philologica”, Journal of Romanian 
Literary Studies” etc. 

 
 
 

  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
33 

 

 
DEMERSUL SATIRIC - PUNTE DE LEGĂTURĂ ÎNTRE 

ROMANUL NUMELE TRANDAFIRULUI, DE UMBERTO 
ECO ȘI ECRANIZĂRILE OMONIME1 

 
THE SATIRICAL APPROACH – A BRIDGE BETWEEN 
UMBERTO ECO’S NOVEL THE NAME OF THE ROSE 

AND ITS SCREEN ADAPTATIONS 
 
 

Maria HOLHOȘ  
 Centrul de Cercetare a Imaginarului Speculum, Alba Iulia, România 

Speculum Research Center on the Imaginary, Alba Iulia, Romania 
 

Andra Gabriela HOLHOȘ 
Centrul de Cercetare a Imaginarului Speculum, Alba Iulia, România 
Speculum Research Center on the Imaginary, Alba Iulia, Romania 

 
Email: holhos_maria@yahoo.com 

 
 
 

Abstract 
 
The satirical strategies, both in the novel The Name of the Rose by 
Umberto Eco and in the screen adaptation of this novel, target political, 
religious and social characteristics specific to the Middle Ages. The 
dialogic satire prevails in the novel, often with a vigilante value which 
confers the work a close character and the satiric flow gets a parabolic 
perspective. The discourse tone, the excitement, the ascendant 

 
1Article History: Received: 01.09.2025. Revised: 04.10.2025. Accepted: 05.10.2025. 
Published: 15.11.2025. Distributed under the terms and conditions of the Creative 
Commons Attribution License CC BY-NC 4.0. Citation: Holhoș, M; Holhoș A.G. 
(2025). DEMERSUL SATIRIC - PUNTE DE LEGATURĂ ÎNTRE ROMANUL 
NUMELE TRANDAFIRULUI, DE UMBERTO ECO ȘI ECRANIZĂRILE 
OMONIME. Incursiuni în imaginar 16. IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE 
TEXTULUI LITERAR/ L’IMAGINAIRE ET LES ADAPTATIONS DU TEXTE 
LITTÉRAIRE/ LITERARY ADAPTATIONS AND THE IMAGINARY. Vol. 16. Nr. 1. 
33-57. https://doi.org/10.29302/InImag.2025.16.1.1. No funding was received 
either for the research presented in the article or for the creation of the article. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
34 

 

upgrading, the irony, sarcasm, the scene and character descriptions 
intermingle in a biting criticism of medieval manners. It is the presence 
of irony that sustains the open character.  

The cinematic techniques of the feature film (1986, directed by 
Jean-Jacques Annaud) and of the eight-episode mini-series (2019, 
directed by Giacomo Battiato) include, first of all, close medium close 
shots, completed with medium shots and long shots. There prevails the 
technique of foreground shooting/close-up filming with the view to 
point out the actors/characters‛ feelings, to emphasize significant 
details bringing about the viewers‛ empathy. The extreme foreground 
enhances the thrill and intensity of some scenes (the black spots on the 
murdered monks‛ fingers and tongues, the sphere used to murder the 
chemist-monk, the ossuary, the secret door). The close-up reveals the 
characters‛ faces, emphasizing significant traits (the face of the blind 
monk, Jorge, of the waiter, of the abbot). The close plan focuses on the 
expressive elements of the setting naturally integrated in the nature 
structures defining for the area where the abbey was situated. The 
setting elements play an important part in the enhancing of the 
viewers‛ emotional and cognitive reactions, the action being perceived 
as somber, tense with dramatic elements. The adaptations of the novel 
catches the intentions of the literary text and discretely guides the 
spectators‛ reception. Turning a novel into a film, a cinematic product 
implies a complex process of adapting the language and sequences, 
which need to be added or changed. The purpose is to amplify the 
drama or sometimes the desire to give a vigilante alternative to solving a 
conflict, relying on the emotional reactions of the spectators. 

 
Keywords: to satirize; abbey; dramatic tension; reception; film 
adaptations. 
 

Rezumat 
 

Strategiile satirice din romanul Numele trandafirului [The name of the 
rose], de Umberto Eco și din cele două ecranizări ale acestei opere 
vizează caracteristici politice, religioase, sociale specifice Evului Mediu. 
În roman predomină satira dialogică, deseori cu valoare justițiară, 
impunând operei un caracter închis, fluxul satiric primind o perspectivă 
parabolică. Tonul discursului, verva, gradația ascendentă, ironia, 
sarcasmul, descrierile de scene, de personaje se completează într-o 
critică acerbă a moravurilor medievale. Prezența ironiei este cea care 
susține caracterul deschis.  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
35 

 

Tehnicile cinematografice ale lung-metrajului (1986, în regia lui 
Jean-Jacques Annaud) și ale miniseriei de opt episoade (2019, în regia lui 
Giacomo Battiato) includ în primul rând cadre de filmare din plan-
mediu apropiat, completate cu cele din plan mediu și plan general. 
Predomină tehnica filmării în prim-plan cu rol de a demonstra emoțiile 
actorilor/personajelor, de a evidenția detaliile semnificative, generând 
empatia spectatorilor. Prim-planul-extrem sporește dramatismul și 
intensitatea unor scene (petele negre de pe degetele și limba călugărilor 
asasinați, sfera cu care a fost ucis călugărul-farmacist, osuarul, ușa 
secretă). Gross-planul are rolul de a prezenta fața personajelor, 
accentuând în acest caz trăsături semnificative (înfățișarea călugărului 
orb Jorge, a chelarului, a abatelui). Prin plan-detaliu au fost selectate 
elemente de expresivitate ale decorului, integrate firesc în structurile 
naturale definitorii pentru zona în care probabil era situată abația. 
Elementele decorului contribuie la amplificarea reacțiilor emoționale și 
cognitive ale spectatorilor, acțiunea este percepută ca una sumbră, 
tensionată, cu momente dramatice.  

Ecranizarea romanului surprinde intențiile textului literar și 
dirijează discret receptarea spectatorului. Transpunerea romanului într-
un produs cinematografic implică un proces complex de adaptare a 
limbajului și a unor secvențe, completate sau schimbate. Scopul este 
amplificarea dramatismului sau uneori dorința de a impune o variantă 
justițiară în soluționarea unui conflict, mizând pe reacțiile emoționale 
ale spectatorilor.  

 
Cuvinte-cheie: a satiriza; abație; dramatism; receptare; adaptare 
cinematografică. 

 
Romanul Numele trandafirului [The name of the rose], de 

Umberto Eco, publicat în anul 1980, se înscrie în curentul literar 
postmodernism. Termenul postmodern (Corbu, 2004, p. 10) – 
folosit inițial de pictorul englez John Watkins Champman în 1870 
pentru a denumi un fenomen plastic european, reluat în 1917 de 
Rudolf Pannwitg într-o lucrare despre valori culturale europene, 
apoi inclus, în 1934, de Federico Onis într-o antologie de poezie, 
iar de Dudley Fitts, în 1942, într-o antologie de poezie latino-
americană – este consacrat după 1947 datorită teoretizărilor lui 
D.C. Somervell, Arnold Toynbee, Bernard Rosenberg, Peter 
Drucker. Dintre teoreticienii preocupați de definirea termenului 
postmodern în a doua jumătate a secolului al XX-lea pot fi 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
36 

 

amintiți: Ihab Hassan – Dezmembrarea lui Orfeu: Către o 
literatură postmodernă [The dismembrement of Orpheus: 
Towards a postmodern literature], Frederic Jameson – 
Postmodernismul sau logica culturală a capitalismului târziu 
[Postmodernism, or, the cultural logic of late capitalism] –, 
Gianni Vattimo – Sfârșitul modernității [The end of modernity] –, 
Jean-François Lyotard – Condiția postmodernă [Postmodern 
condition. A Report on knowledge] –, precum și Charles 
Newman – Aura Postmodernă [The postmodern aura: The act of 
fiction in an age of inflation] –, Brian McHale – Ficțiunea 
postmodernistă [Postmodernist fiction] –, Gerald Graff – 
Declarație poetică și dogmă critică [Poetic statement and critical 
dogma] – și Linda Hutcheon – Poetica postmodernismului [A 
poetics of postmodernism: History, theory, fiction]. 
Semioticianul italian Umberto Eco a propus conceptul de operă 
deschisă în studiul său din 1962, intitulat Opera aperta [The open 
work]. Acest studiu prefigurează „tendința de a abandona 
conceptul sintetist de operă și de a se ratifica noul concept, 
pluralist, al textului” (Petrescu, 1998, p. 94). Mulți reprezentanți 
ai criticii analizează opoziția dintre text și operă, despre care 
Liviu Petrescu susține:  

 
opoziție ce are în vedere, în ultimă instanță, gradul mai 
înalt sau mai redus de structurare a acestora – nu va 
îmbrăca însă numai forma opoziției dintre totalitate și 
pluralitate, ci – deopotrivă – și pe aceea a opoziției dintre 
coerență internă și discontinuitate (Petrescu, 1998, p. 
94). 

 
În opinia lui Daniel Corbu (2004) postmodernismul s-a 

afirmat prin contribuția unor mișcări, școli sau idei:  
 

textualismul și intertextualitatea (Barthes, Derrida, Julia 
Kristeva), mișcarea destructivistă (Richard Mackcey, 
Donato, Hopkins ș.a.), conceptul de opera aperta, prin 
care Umberto Eco impunea pluralitatea semantică, 
fragmentarismul și poetica fragmentului, impuse de Ihab 
Hassan, antimimetismul, promovat de Michel Foucault 
(Corbu, 2004, p. 16). 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
37 

 

 
Un rol aparte îi revine lui Roland Barthes referitor la 

prioritatea relației cititor-text conferită prin intermediul 
intertextualității. Despre curentul literar postmodernism s-au 
formulat numeroase, variate, deseori contrarii păreri. Criticul 
literar Liviu Petrescu, în volumul Poetica postmodernismului [The 
Poetics of Postmodernism], susține că acest curent literar „nu 
trebuie privit doar ca o simplă modă, mai mult sau mai puțin 
trecătoare: postmodernismul este o epistemă.” (Petrescu, 1998, p. 
148). Ioana Em. Petrescu consemnează despre postmodernism: 
„un model cultural sintetic, apărut ca răspuns la modelul cultural 
modernist încă din perioada interbelică” (Petrescu, 2003, p. 34). 
Aurel Codoban este de părere că: „Postmodernismul trăiește 
paradoxul prezentului pentru care viitorul este trecutul.” (Frank, 
M.; Figal, G.; Karnoouh, C.; Călinescu, M.; Codoban, A., 1995, p. 
107), iar mai tânăra Elena Voj susține că postmodernismul este 
„un fenomen globalizant de o elasticitate orizontală de nebănuit” 
(Voj, 2006, p. 84). 

Dintre scriitorii ale căror opere se înscriu în curentul 
postmodernism, apreciați, dar și contestați, pot fi amintiți: E.L. 
Doctorow - Cartea lui Daniel [The book of Daniel] –, Umberto 
Eco – Numele trandafirului [The name of the rose] –, Christa 
Wolf – Cassandra [Cassandra] –, Salman Rushdie – Copiii în miez 
de noapte [Midnight’s children] –, Garçia Márquez – Un veac de 
singurătate [One hundred years of solitude] –, Timothy Findley – 
Ultimele cuvinte celebre [Famous last word] –, John Fowles – 
Omida [ A Maggot]. În spațiul literaturii românești există nume 
de autori ale căror opere marchează o primă etapă de confirmare 
a postmodernismului: Mircea Ciobanu – Martorii [The witnesses] 
–, 1968, Sorin Titel – Lunga călătorie a prizonierului [The 
prisoner’s long journey] –, 1971, Țara îndepărtată [The faraway 
country] –, 1974, Pasărea și umbra [The bird and the shadow] –, 
1977), Mircea Nedelciu – Zmeura de câmpie [Wildfield raspberry] 
–, 1984, Tratament fabulatoriu [The fabulatory treatment] –, 
1986), Paul Georgescu – Mai mult ca perfectul [The past perfect] –
, 1984), Norman Manea – Plicul negru [The black envelope] –, 
1986). Dintre teoreticienii preocupați de această temă pot fi 
amintiți: Matei Călinescu – A citi, a reciti [To read, to reread] –, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
38 

 

Ioana Em. Petrescu – Modernism/ Postmodernism – O ipoteză 
[Modernism/ Postmodernism - A hypothesis] –, Liviu Petrescu – 
Poetica postmodernismului [Poetics of postmodernism] –, Ion 
Bogdan Lefter – Postmodernism – Din dosarul unei bătălii 
culturale [Postmodernism – From the file of a cultural battle] ș.a., 
iar dintre cei care au semnat articole pe această temă în 
periodice: Eugen Simion - Un concept care își caută sensurile [A 
concept in search of its meanings] –, Andrei Pleșu – Inevitabilul 
post-modern – Fragmente dintr-un text (încă) imposibil [The 
inevitable postmodern — Fragments from a still impossible text] 
–, Livius Ciocârlie – Presupuneri despre postmodernism 
[Assumptions about postmodernism] –, Dan Ion Nasta – Jocuri de 
limbaj și legitimări în perspectiva postmodernismului [Language 
games and legitimation in the perspective of postmodernism] ș.a.  

Romanul Numele trandafirului [The name of the rose] 
(1980), la care dorim să facem referire în studiul nostru, a fost, la 
rândul lui, apreciat cu Premiul Strega în 1981, dar și aspru criticat. 
Autorului Umberto Eco „i-a fost intentat și un proces de plagiat 
de către un grec – aceasta fiind una dintre festele semiologiei.” 
(Mincu, în Eco, 2013, p. 737). Scriitoarea spaniolă Irene Vallejo 
susține că semioticianul italian „înlocuiește obișnuita femme 
fatale cu o carte fatidică ce-i ademenește, pervertește și ucide pe 
toți care îndrăznesc să o citească.” (Vallejo, 2022, p. 254) 
Ingeniozitatea arhitecturală a romanului valorifică diversele 
nivele semantice și stilistice, deoarece Umberto Eco își reprezintă 
realitatea recurgând la semnele/informațiile consemnate în 
cărțile imensei sale biblioteci personale. Romanul este 
permanent legat, prin firul nevăzut al ideilor, de culturile 
universale. Misteriosul devine un element dominant în roman 
generând întrebări anxioase, vizând existența umană, religia, 
politica. În discursul de escortă Firește un manuscris [Naturally, a 
manuscript] pregătește cititorul să pătrundă într-un surprinzător 
labirint al drumului parcurs de informațiile manuscrisului 
călugărului Adso de la abația Melk (Praga anilor 1968, Viena, 
Salzburg, Paris, Buenos Aires în anul 1970, locuri în care se 
încearcă deslușirea unor mistere despre manuscris). Este 
momentul în care cititorul devine captiv în surprinzătorul joc al 
măștilor, încercând să deslușească cine este povestitorul, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
39 

 

explicație regăsită în Marginalii [Marginalia]: „Astfel am scris 
imediat introducerea, așezând povestirea la al patrulea nivel de 
comunicare, înlăuntrul a trei narațiuni: eu spun că Vallet spunea 
că Mabillon spusese că Adso a spus...” (Eco, 2021, p. 541). Se 
constată că Adso este o mască, tânărul călugăr devine îndreptățit 
să povestească evenimentele petrecute într-o abație medievală. 
Autorul mărturisește plăcerea de a scrie, „acum mă simt liber să 
povestesc, din pură plăcere fabulatorie, istoria lui Adso din Melk, 
și îmi găsesc plăcere și mângâiere în faptul că o găsesc atât de 
incomensurabil îndepărtată în timp” (Eco, 2021, p. 13). Dar 
imediat cu o subtilă ironie, autorul parcă este pus pe gâlceavă, 
caracterizează societatea contemporană scrierii acestui roman, 
raportând-o la perioada antică: „(acum când veghea rațiunii a 
alungat toți monștrii pe care somnul său îi născuse), atât de 
glorios lipsită de legătură cu timpurile noastre, atât de atemporal 
străină de speranțele și siguranțele noastre” (Eco, 2021, p. 13).  

Linda Hutcheon reamintește ceea ce Teresa de Lauretis 
menționa încă din 1985 despre complexitatea compozițională a 
romanului semnat de Umberto Eco: opera „conține cel puțin trei 
registre majore ale discursului: cel istorico-literar, cel teologico-
filozofic și cel popular-cultural” (Hutcheon, 2002, p. 27). Având 
în atenție raportul dintre cultura prezentului și trecutul istoric, 
teoreticiana canadiană afirmă că: „nimeni nu se întoarce spre 
trecut fără a păstra o distanță, iar în arhitectura postmodernă 
această distanță a fost semnalată prin ironie” (Hutcheon, 2002, p. 
73). Din literatura veche autorul italian preia caracteristici ale 
stilului satiric atât de prezent în scrierile lui Juvenal care susține 
perpetuarea viciului în societate: „Posteritatea nu va avea nimic 
de adăugat la stricăciunea moravurilor noastre, urmașii vor face 
ca și noi și vor avea aceleași pofte; orice viciu și-a atins culmea” 
(Juvenal, 1986, p. 32). Semioticianul italian ironizează tarele 
societății medievale, cu dimeniunile ei politice, religioase, sociale, 
apropiindu-se de subtilitatea ironiei lui Publius Cornelius Tacitus 
care descrie ipocrizia lui Nero. După ce împăratul uneltise la 
asasinarea lui Torquatus Silanus, dă un edict că va pleca să 
supună provincii orientale, în mod special Egiptul. În timp ce se 
închină în templul Vestei din Capitoliu își dă seama de 
slăbiciunea corpului său și, înspăimântat de realitate, renunță la 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
40 

 

planul său, susținând că mai importantă este dragostea de țară 
decât expediția de cuceriri teritoriale. Inspirat de literatura 
antică, de rolul ironiei și al parodiei în satirele autorilor antici, 
Umberto Eco împodobește romanul cu nenumărate maxime, 
cugetări sau citate în limba latină, sporind caracterul sapiențial și 
păstrând o atmosferă specifică acelor vremuri îndepărtate, 
impresionante prin cultură. Prezența ironiei în roman, cu 
aspectele ei, verbală, situațională și dramatică abundă, având 
parcă un scop ascuns, de a stigmatiza mai discret sau cicatrizant 
fiecare dintre personaje. Astfel că lectorul parcurge diferite stări, 
de la zâmbetul senin și concesiv la râsul dezinvolt. Un aspect care 
generează tragediile din acest roman este tocmai atitudinea 
călugărului orb Jorge de a împiedica râsul. Ignoră sfatul moderat 
al poeților latini despre cumpătarea în buna-dispoziție: „Evitați să 
râdeți exagerat și des” (Ovidiu, 2002, p. 123). El consideră râsul 
compromițător, generator de efecte negative asupra ființei 
umane, cel care „zgâlțăie corpul, strică trăsăturile feței, îl face pe 
om să semene cu maimuța” (Eco, 2021, p. 141). Mai mult, cu 
atitudine de Cerber, împiedică orice tendință de cunoaștere a 
studiului despre comedie alcătuit de Aristotel. O copie în limba 
greacă a acestui studiu aflat în colecția de manuscrise a 
bibliotecii din abație este păzită cu intransigență de călugărul 
orb. Jorge recurge la strategia criminală a cărții otrăvite, asemeni 
medicului Ruian, din O mie și una de nopți [On thousand and 
one nights] sau a reginei Caterina de Medici, care îl omoară, din 
greșeală, pe fiul ei Carol cu un tratat de șoimărie, din Regina 
Margot [Queen Margot], de Alexandru Dumas). Contrar 
aparențelor, Jorge nu dorește buna funcționare a abației, 
împiedică manifestarea firească și dezinvoltă a râsului, 
dovedindu-se un „personaj care se teme atât de mult de 
ireverența subminatoare a râsului încât recurge la crimă” 
(Hutcheon, 2002, p. 331).  

Romanul surprinde cititorul prin abundența descrierilor 
unui loc special, abația, un spațiu religios destinat momentelor 
de rugăciune, de pace sufletească, de înălțare spirituală, dar și 
prin descrierea labirintului ce ducea la impunătoarea bibliotecă, 
loc al studiului susținut, al traducerilor, al copierii și decorării 
miniaturale. Asupra acestui loc de studiu planează o apăsătoare 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
41 

 

suspiciune mărturisită de sticlarul Nicola: „acolo, și a arătat spre 
Edificiu, secretele științei sunt foarte bine păzite de magie…” 
(Eco, 2021, p. 99). Rolul acestui centru religios este anihilat de 
șirul evenimentelor tragice desfășurate într-un timp destul de 
scurt, în anul 1327. Speriați din cauza acestor evenimente din 
abație care pot atrage învinuirea de erezie, călugării cer sprijinul 
fratelui Guglielmo, un franciscan renumit, cu o experiență 
impresionantă din anii în care a fost membru al Inchiziției. 
Guglielmo din Baskerville ajunge la abație trimis de împărat cu 
misiunea de a pregăti o întâlnire de mediere dintre un grup de 
franciscani și un grup format din reprezentanți ai împăratului. 
Este însoțit de secretarul său, Adso, un tânăr călugăr, un novice 
benedictin de la Stift Melk. Tânărul călugăr cunoaște o parte din 
conflictele politice și cele religioase prin prezența, alături de tatăl 
său, un militar renumit în armata lui Ludovic de Bavaria, în Italia 
pentru a asista la încoronarea împăratului la Roma. Papa Ioan al 
II-lea, speriat de neașteptata victorie a lui Ludovic în fața lui 
Francisc, îl excomunică pe învingător, care la rândul lui îl 
denunță pe papă ca eretic. Derutat de colaborarea celor doi 
pretendenți la conducerea Imperiului German și de năvălirea în 
Italia, papa condamnă propunerile franciscanilor adunați în 
același an la Perugia. Surprinzător, Ludovic și-i face aliați 
puternici tocmai pe franciscani. Numirile în funcții politice sau 
religioase, acordul dintre învingătorul Ludovic și învinsul 
Frederic, prima încoronare a lui Ludovic la Milano, luptele date la 
Pisa, numirea vicarului imperial sunt doar câteva dintre 
evenimentele care îi atrag atenția tânărului Adso și îl intrigă, 
încercând să le deslușească semnificația. Desprins din tumultul 
evenimentelor la care este martor, la propunerea tatălui și a lui 
Marsilio, tânărul Adso pătrunde treptat într-un amplu proces al 
investigațiilor coordonate de Guglielmo, pe care îl însoțește la 
abație. Alterarea ambianței creștine este provocată de concesiile 
din administrarea abației: acceptarea serviciilor unor persoane 
laice cu un comportament îndoielnic, permiterea accesului 
persoanelor străine de abație, tolerarea unor relații neadecvate 
între călugări, ignorarea unor atitudini dictatoriale. Evenimentele 
tragice sunt generate de unele defecte care și-au pus puternic 
amprenta asupra călugărilor din abație: invidia și egoismul. În 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
42 

 

centrul fenomenului de degradare morală se află bătrânul călugăr 
Jorge. Ideea de a păstra secret studiul lui Aristotel despre 
comedie, pare să fie preluată de la esenieni, care luptau împotriva 
compromisurilor, păstrând cu sfințenie secretele neamului. Dar 
teama exagerată că se va face cunoscut studiul aristotelic în 
abație și societate îl dezumanizează pe călugăr, acesta recurgând 
la omucidere din cauza intransigenței sale. 

Prin intermediul descrierilor, fie portretistice, fie ale 
construcției abației, cu detaliile despre altarul mănăstirii, osuar, 
scările de acces în formă de melc, laboratorul botanistului, 
tezaurul abației, spațiile bibliotecii, pergamentele, manuscrisele, 
picturile sau desenele miniaturale ale copiștilor, spațiile 
bibliotecii, autorul alcătuiește un joc al luminilor și al umbrelor. 
Strecoară deseori nuanțe satirice, criticând defectele călugărilor, 
dar și ale societății medievale. Programul religios al abației este 
descris așa de amănunțit încât pune la încercare răbdarea și 
curiozitatea cititorului, care parcurge un adevărat traseu al 
inițierii în tainele organizării acestui locaș de cult. Toate aceste 
copleșitoare detalii dovedesc priceperea picturală a autorului de a 
crea ambianța adecvată temei romanului. Este o impresionantă 
frescă a vieții monahale dintr-o abație a Evului Mediu, cu 
activitatea complexă a palierelor componente: religioasă, 
administrativă, culturală, politică. Includerea variatelor aluzii la 
aspecte sociale contemporane sau, mai frecvent, din epoci 
istorice anterioare sporesc efectul descriptiv, cu scopul de a întări 
mesajul auctorial. Această tehnică ne amintește de 
meticulozitatea portretizărilor ilustrate de scrierile antice, autorii 
fiind conștienți că „un fapt mărunt, o vorbă sau vreo glumă fac 
mai evident caracterul cuiva” (Plutarh, 1994, p. 1). Sunt multe 
detalii care vizează registre teologice, istorice, tehnice, 
arhitectonice, de biologie, de chimie, acoperind o imensă paletă a 
cunoașterii. Cititorul este mereu determinat să reflecteze asupra 
informațiilor sau să caute sensuri și detalii referitoare la 
conținutul romanului. Nu întâmplător unele caracteristici ale 
personajului Jorge din Burgos din roman fac trimitere la scriitorul 
și teoreticianul argentinian Jorge Luis Borges. Borges a devenit 
director al Bibliotecii Naționale în perioada în care orbise. 
Conștient că urma în această funcție după alți trei directori orbi, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
43 

 

Borges nu s-a înspăimântat, ci a remarcat darul divin, 
mărturisind cu încredere în Poemul darurilor [The poem of gifts]: 
„Nimeni să nu reducă la lacrimi și reproșuri / Această 
demonstrație de măiestrie / A Domnului care, cu magnifică 
ironie / Mi-a dat în același timp cărțile și noaptea.” (Borges, 1988, 
pp. 11-12) Dar personajul romanului, deși monah, sub povara 
orbirii suferă o încețoșare a minții, ceea ce provoacă și pierderea 
sufletului creștin apăsat de platoșa apărătoare a presupusului 
adevăr, iar biblioteca, loc al cunoașterii, devine un loc al 
pierzaniei. 

În descrierea personajelor sunt strecurate cu ironie detalii 
care intrigă sau stârnesc amuzamentul cititorului. În roman se 
recurge insistent la descrieri cu nuanță satirică. Încă din Prolog 
[Prologue], naratorul/Adso îl caracterizează pe călugărul 
Guglielmo:  

 
Avea privirea ageră și pătrunzătoare: nasul subțire și puțin 
coroiat, dădea și el figurii sale expresia unuia care 
veghează, chiar dacă fața lui prelungă și acoperită de 
pistrui - […] – putea uneori să exprime nesiguranță și 
uimire. Mi-am dat seama cu timpul că ceea ce părea 
nesiguranță era de fapt curiozitate (Eco, 2021, p. 22). 

 
 Tânărul Adso este surprins de atitudini contradictorii ale 

experimentatului mentor Guglielmo: „își petrecea toată ziua 
preumblându-se prin grădină, cercetând plantele de parcă ar fi 
fost crisopraze sau smaralde, și l-am văzut învârtindu-se pe la 
cripta tezaurului, privind o casetă bătută cu smaralde și 
crisopraze de parcă ar fi privit o tufă de ciumăfaie” (Eco, 2021, pp. 
22-23). Cu o nuanță ușor mai acidă este criticată presupusa 
lentoare a lui Guglielmo în cercetarea crimelor: „Alteori stătea o 
zi întreagă în sala mare a bibliotecii răsfoind un manuscris de 
parcă n-ar fi căutat altceva decât plăcerea lui (când în jurul 
nostru se înmulțeau cadavrele călugărilor uciși în mod 
îngrozitor)” (Eco, 2021, p. 23). O caracterizare ironică, dar 
pătrunsă de naivitate, are în atenție acțiunea maestrului în 
timpul cercetării din abație. Adso consideră că preocuparea de a 
răsfoi cărțile sau de a observa obiectele mărunte erau în 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
44 

 

detrimentul misiunii propriu-zise: „i-am văzut întotdeauna 
mâinile acoperite de praful cărților, de aurul miniaturilor încă 
ude, de substanțele gălbui pe care le atinsese în spitalul lui 
Severino. Părea că nu putea gândi decât cu mâinile” (Eco, 2021, p. 
23).  

Călugărul Guglielmo este prezentat într-o îmbinare de 
trăsături, fără a fi uitate defectele:  

 
maestrul meu, în totul și cu totul om de virtuți dintre cele 
mai alese, se lăsa stăpânit de viciul vanității când era vorba 
să dovedească ascuțimea minții sale și, prețuindu-i 
înzestrările de rafinată diplomație, am înțeles că vrea să 
ajungă la destinație precedat de o temeinică faimă de om 
înțelept (Eco, 2021, pp. 29-30). 

 
Mentorul este ironizat pentru că în unele momente 

rostește doar silabe sau sunete răzlețe, pregătindu-se, probabil, 
pentru o constatare mai riguroasă: „era un lucru obișnuit la el – și 
cred că așa făceau toți de pe la ei – să înceapă orice spusă cu lungi 
gemete preliminare, ca și când pornirea expunerii unui gând 
închegat l-ar fi costat o mare sforțare a minții” (Eco, 2021, p. 156). 
Și concluzionează tot într-o notă ironică: „… m-am convins, cu 
cât el scotea mai multe gemete înaintea cuvintelor sale, cu atât 
era mai sigur de bunătatea propoziției pe care o exprima.” (Eco, 
2021, p. 156) După o discuție despre decodificarea unei informații, 
Adso face o remarcă despre orgoliul mentorului său: „Rănisem 
vanitatea maestrului meu și știam cât de mândru se ținea pentru 
iuțeala și siguranța deducțiilor sale” (Eco, 2021, p. 225).  

În descrierea chelarului, contrar responsabilității sale, în 
primul detaliu al portretului este sugerată lăcomia, traiul 
îndestulat din cămările abației: „un bărbat gras și cu aspect 
vulgar, dar voios, cărunt, dar încă zdravăn, mic, dar iute.” (Eco, 
2021, p. 34) Suspiciunea asupra integrității morale a chelarului 
este mărturisită aluziv chiar de abatele Abbone: „bănuiesc, pe 
baza unor lucruri pe care le-am auzit și le-am ghicit, că a existat 
un moment mult prea întunecat în viața chelarului.” (Eco, 2021, 
p. 161) Prezentarea lui Ubertino determină un șir al întrebărilor 
despre religie și viața monahală: „un bătrân cu fața spână, craniul 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
45 

 

fără păr, ochii mari, albaștri, o gură subțire și roșie, pielea albă, 
capul osos, a cărui piele era întinsă ca la o mumie conservată în 
lapte. Mâinile îi erau albe, cu degetele lungi și subțiri. Părea o fată 
veștejită de moarte prematură.” (Eco, 2021, pp. 56-57) Un alt 
detaliu surprinzător și critic sporește nedumerirea cititorului 
despre convingerile mistice ale monahului Umbertino:  

 
... bătrânul mă mângâiase pe obraz, cu o mână caldă, 
aproape fierbinte. La atingerea acelei mâini am înțeles 
multe din tot ce auzisem despre omul acela sfânt, mi-am 
explicat focul mistic care-l devorase încă din tinerețe, când 
își închipuise că se transformase în Magdalena cea 
penitentă (Eco, 2021, p. 61). 

 
Dialogul dintre Guglielmo și Ubertino este un schimb de 

subtile ironii la adresa unor credincioși sau eretici contemporani 
lor, din grupul minoriților, iar extazul lui Ubertino este 
sancționat cu ironie de Guglielmo:  

 
-Ești un spirit înflăcărat, Ubertino, în iubirea de 
Dumnezeu ca și în ura față de rău. Ceea ce voiam să-ți 
spun este că e mică deosebirea dintre înflăcărarea 
Serafimilor și ardoarea lui Lucifer, pentru că iau 
întotdeauna naștere dintr-o aprindere exagerată a voinței 
(Eco, 2021, p. 66). 

 
Îndemnul primit de Guglielmo de la Ubertino cuprinde o 

severă stigmatizare a abației: „spionează, sapă, privește cu ochi de 
linx în două direcții, desfrâul și orgoliul. […] Dar ți-am spus și 
orgoliul, orgoliul minții, în această mănăstire închinată orgoliului 
cuvântului, iluziei înțelepciunii...” (Eco, 2021, p. 69) În alte 
împrejurări, Ubertino adaugă: „semnele ereziei le deslușești în 
trufie.” (Eco, 2021, p. 245) Bibliotecarul Malachia este descris cu 
detaliile care stârnesc neîncrederea:  

 
Paloarea feței și, deși era abia la jumătatea drumului vieții, 
o rețea fină de riduri îl făceau să semene nu într-atât cu un 
bătrân, cum mi s-a părut la prima vedere (și Dumnezeu să 
mă ierte), cât cu o bătrână, din pricina acelui nu știu ce 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
46 

 

femeiesc din ochii săi adânci și melancolici (Eco, 2021, p. 
82). 

 
Suspiciunea că păcatul sodomic este prezent în abație se 

menține și în următoarele detalii menționate despre chipul 
bibliotecarului: „Gura nu reușea să schițeze nici un zâmbet și 
felul cum arăta bărbatul acela îți dădea impresia că înfrunta 
pedeapsa de a exista pentru o neplăcută îndatorire.” (Ibidem) 
Desenele călugărului miniaturist Adelmo, prima victimă din 
abație, sunt prezentate cu ambiguitate:  

 
trei figuri animalice cu capete omenești, dintre care două 
se răsuceau unul în jos, altul în sus pentru a se împreuna 
într-un sărut pe care nu m-aș fi sfiit să-l numesc nerușinat, 
dacă nu mi-aș fi dat seama că, deși nu era prea clar, un 
adânc înțeles spiritual trebuie să fi îndreptățit, firește, 
reprezentarea aceea în acel moment (Eco, 2021, p. 87). 

 
Talentul tânărului călugăr, informațiile, puterea de 

reprezentare simbolică sunt umbrite de presupusele și 
nedeslușitele ispite. Umbertino face câteva remarci aluzive 
despre înfățișarea lui Adelmo: „ochii săi păreau cei ai unei femei 
lascive. Intimidat de privirile tuturor ațintite asupra lui, își ținea 
degetele de la mâini strânse ca unul care vrea să-și stăpânească o 
tulburare lăuntrică.” (Eco, 2021, p. 92) Ubertino reia ideea 
suspiciunii față de tânărul Adelmo: „Exista ceva …ceva feminin, și 
deci ceva diabolic, în tânărul acela care a murit. Avea ochi de fată 
care trăia un coșmar” (Eco, 2021, p. 69) Iar Bencio adaugă alte 
detalii care confirmă păcatul: „secretul lui Berengario trebuie să fi 
privit niște taine ale științei, așa încât Adelmo să poată nutri 
iluzia de a ceda la un păcat al cărnii pentru a satisface o 
necesitate a intelectului.” (Eco, 2021, p. 149) Cu asprime este 
caracterizat și de bătrânul Jorge: „Adelmo, pe care acum îl 
plângeți mort, se bucura în așa măsură de monstruozitățile pe 
care le picta, încât pierduse din vedere lucrurile ultime a căror 
figură materială trebuia să fie. Și a străbătut toate, […] toate căile 
monstruozității.” (Eco, 2021, p. 91) La rândul lui, Berengario, 
ajutorul de bibliotecar, este caracterizat de narator prin 
comparație cu Adelmo, amândoi cu chipul femeiesc și marcat, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
47 

 

probabil, de aceeași tulburare sufletească. Mai mult, Venanzio, 
lăsând impresia că știe mai multe detalii decât cele cunoscute 
fraților din abație, insinuează existența unei relații foarte 
apropiate dintre Adelmo și Berengario pe care îl atenționează: 
„Din partea ta, însă, mă așteptam la o amintire mai vie în 
legătură cu lucrurile petrecute când ședeam aici, împreună cu un 
prieten foarte drag ție.” (Eco, 2021, p. 92) Prezent la schimburile 
de replici subtile, bibliotecarul Malachia, complice la multe 
evenimente nedorite petrecute în abație, schimbă subiectul 
discuției, vorbind despre alte cărți din bibliotecă. Aflat în alte 
situații compromițătoare, bătrânul Jorge face profeții, criticând 
abuzurile altora. Portretul călugărului orb Jorge surprinde prin 
contrastul caracteristicilor fizice: „Un călugăr încovoiat de 
greutatea anilor, alb ca neaua, nu numai la păr, ci și la față, și 
chiar pupilele îi erau albe. […] Vocea încă mai era autoritară și 
membrele încă pline de vigoare, chiar dacă trupul i se cocârjase 
sub apăsarea vârstei.” (Eco, 2021, p. 88) În ciuda vârstei înaintate, 
purtând în suflet revolta pentru că i s-a refuzat demnitatea de 
abate, vigoarea brațelor pare să fie o permanentă amenințare, o 
posibilă răzbunare violentă. Jorge din Burgos, un veteran al 
abației, căruia mulți călugări „îi încredințează apăsarea păcatelor 
lor, prin taina confesiunii.” (Eco, 2021, p. 88) impune o 
constrângere dură, rostită ca o sentință, interzicerea în abație a 
cuvintelor goale sau a celor care stârnesc râsul. În obișnuitul stil 
profetic, bătrânul Jorge anunță amenințător sosirea Anticristului, 
făcând un îndemn critic/autocritic: „Nu pierdeți ultimele zile 
râzând de monștrii cu pielea pătată și coada îmbârligată! Nu vă 
risipiți ultimele șapte zile!” (Eco, 2021, p. 93) Profețiile lui Jorge, 
care amintesc de blestemele lui Caliban din Furtuna [The 
Tempest] lui W. Shakespeare, ca o ironie a soartei, parcă au un 
efect de bumerang. În a șaptea zi, chiar bătrânul călugăr, cu 
vocea și vigoarea brațelor folosite abuziv și arbitrar, ignorând 
credința și logica evenimentelor, distruge abația și comorile 
bibliotecii. 

Discuția despre plante purtată de Guglielmo, Adso și 
botanistul Severino este prilej de a identifica subtilitățile ironiei, 
făcându-se recomandări de a se consuma ceapă, usturoi, urzici 
sau plante medicinale. Insistă cu îndrumarea de a se consuma în 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
48 

 

anumite cantități pentru călugări, în alte situații insinuează 
recomandări licențioase față de laici, deoarece „...sunt lucruri pe 
care trebuie să le știe doar erboristul, căci, de nu, orice nesăbuit 
poate umbla peste tot provocând năluciri sau să mintă cu 
ierburile.” (Eco, 2021, p. 76) Severino evită să dea toate detaliile 
despre substanțele păstrate în laboratorul său și când este 
întrebat de Guglielmo despre substanțele care dau năluciri, 
răspunsul erboristului întârzie. Se face aluzie la complicitate: 
„Prin gesturile sale și prin expresia feței, Severino a dat dovadă că 
vrea să ocolească o asemenea discuție.” (Eco, 2021, p. 119) 

Salvatore ne amintește de ipocrizia lui Tartuffe din 
comedia omonimă a lui Molière. Este remarcat de Adso din 
cauza defectelor sale greu de ignorat, aflate în profundă 
discrepanță cu menirea de călugăr: „Printre bucătari l-am văzut 
pe Salvatore care mi-a zâmbit cu gura lui de lup. Și am văzut că 
lua de pe masă rămășițele puiului din seara dinainte și le trecea 
pe ascuns căprarilor, care le ascundeau sub cojoacele lor de piele 
rânjind satisfăcuți.” (Eco, 2021, p. 131) Iar abatele Abbone, desi 
susținea cu o oarecare mulțumire de sine că „dacă aș fi știut că 
trecutul vreunuia dintre călugării mei ar îndemna la bănuieli 
întemeiate, aș fi purces la smulgerea din rădăcină a buruienii 
otrăvite” (Eco, 2021, p. 166), totuși, fiind vorba de bucătărie, 
recunoaște că există o înțelegere între chelar și Salvatore, intrați 
concomitent în abație: „Și cu chelarul a venit aici animalul acela 
neobișnuit de Salvatore.” (Eco, 2021, p. 167) Legătura și 
complicitatea dintre Salvatore și bucătar este dedusă și din 
următoarea secvență relatată de Adso: „l-am văzut într-un colț pe 
Salvatore, care se vedea bine că se împăcase cu bucătarul, 
devorând , plin de bucurie, o plăcintă cu carne de oaie. Mânca de 
parcă nu mai mâncase niciodată în viața lui…” (Eco, 2021, p. 201) 
Într-o altă secvență descriptivă este surprins Salvatore după ce a 
mărturisit detalii despre preocuparea lui de a duce chelarului fete 
din sat. Limbajul folosit în bucătăria abației este prea departe de 
o adevărată atmosferă religioasă. Replicile devin tăioase, aluzive 
la comportamentul lor decăzut. Chelarul, copleșit de indignare, îi 
răspunde lui Salvatore cu o replică de neiertat: „-Bogomilă e 
putoarea pe care o încaleci noaptea, cu surceaua ta eretică, 
porcule!” Este un avertisment că decăderea morală a atins 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
49 

 

dimensiuni prea grave. Abația este numită de călugărul Aymaro 
„spelunca asta de demenți” (Eco, 2021, p. 134) și continuă cu 
aluzia la tehnicile frecvente: „ziua aici se curarisește trupul cu 
ierburi bune, iar noaptea se îmbolnăvește cu ierburi rele.” (Eco, 
2021, p. 136) O idee similară are Guglielmo despre abație, 
recunoscând cu amărăciune în timpul investigațiilor: „Avem o 
abație de zi și o abație de noapte, și cea de noapte, pare, din 
nenorocire, mai interesantă decât cea de zi.” (Eco, 2021, p. 286) 
Această suspiciune se conturează în urma descoperirii 
evenimentelor condamnabile care au loc tocmai într-un loc 
destinat rugăciunii și penitenței. Aymaro îl îndeamnă pe 
investigatorul Guglielmo să facă lumină în evenimentele 
cutremurătoare din abație: „dibuiește cuibul acesta de șerpi” (Eco, 
2021, p. 136), presupus a se afla chiar în bibliotecă. Mai insistă 
asupra unui aspect organizatoric, impus în abație cu brutalitate: 
„Aici cineva nu vrea ca frații călugări să hotărască singuri unde să 
meargă, ce să facă și ce să citească. Și se folosesc forțele infernului 
sau ale necromanților, prieteni ai infernului, pentru a tulbura 
mințile celor curioși.” (Eco, 2021, p. 136) Aceste păreri sunt aluzii 
indirecte la folosirea alifiei otrăvitoare pentru a proteja Poetica lui 
Aristotel, studiul despre comedie, cu riscul că acel care o citește 
poate muri în chinuri groaznice. Surprinzător, în tensiunea și 
apăsarea evenimentelor tragice, abatele Abbone este impresionat 
de bogăția acumulată în decursul secolelor și păstrată în abație, 
etalată cu prilejul marilor sărbători, cum va fi cea a Crăciunului 
pentru care se pregătesc. Cu rafinament este criticat extazul 
abatelui înconjurat de lucrurile prețioase care împodobesc 
obiectele bisericești. Ignorând realitatea, abatele consideră că 
datorită păstrării acestor bogate agoniseli de secole este demn de 
înălțare spirituală, „prin voia sfântă a Domnului, pot să fiu trecut 
din această lume inferioară în cea superioară pe cale anagogică.” 
(Eco, 2021:155) Călugărul Alinardo, cel mai bătrân dintre călugări, 
își păstrează agerimea minții indicând trecerea prin osuar pentru a 
ajunge în labirint, dar avertizează pe Guglielmo și Adso că 
labirintul conține multe capcane. În unele situații, „simbol al unui 
sistem de apărare, labirintul vestește prezența a ceva prețios sau 
sacru” (Chevalier/Gheerbrant, 1994, p. 192) și în îndrăzneața 
încercare a lui Guglielmo și Adso există convingerea că prin 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
50 

 

intermediul acestor întortocheate și anevoioase culoare sunt păzite 
cu strășnicie valoroasele scrieri. Accesul fiind rezervat inițiaților, 
au înfruntat multe provocări și codificări, dezlegate prin multă 
strădanie. Dar aluziile călugărilor din timpul cercetărilor fac 
trimitere la pătrunderea în labirint și a celor care au făcut anumite 
compromisuri. În cazul cercetărilor întreprinse de Guglielmo și 
Adso, trecerea de la întuneric la lumină semnifică o victorie a 
„inteligenței asupra instinctului, a științei asupra violenței oarbe.” 
(Chevalier/Gheerbrant, 1994, p. 193) 

 În descrierea meniului de la bucătăria abației se menține 
nota ironică pentru a evidenția grija pentru sațietate: „un 
bucătar, de cum isprăvise de fiert niște pești într-un amestec de 
vin și apă, îi acoperea cu un sos înțepător făcut din salvie, 
pătrunjel, cimbrișor, usturoi, piper și sare.” (Eco, 2021, p. 78) Se 
continuă cu nuanța critică, punând sub lupă și celelalte zone ale 
bucătăriei cu intenția de a semnaliza ignorarea abstinenței: „În 
turnul de miazăzi, un cămin uriaș pe care clocoteau și se 
învârteau frigărui. Pe poarta ce da în ograda din spatele bisericii 
intrau în momentul acela porcarii, aducând carnea porcilor 
hăcuiți.” (Eco, 2021, p. 78) Cu subtilitate se reia ideea abundenței 
de la masa călugărilor, după cum mărturisește Adso, fiind 
ironizat chiar și abatele:  

 
Am mâncat carne la frigare de la porcii abia tăiați și mi-am 
dat seama că pentru alte mâncăruri nu se folosea untură 
de la animale sau ulei de rapiță, ci ulei din cel mai bun de 
măsline […] Abatele ne-a dat să gustăm (fiind păstrat 
pentru el) din puiul acela pe care-l văzusem cum îl găteau 
la bucătărie (Eco, 2021, pp. 104-105). 

 
Societatea medievală este criticată, fie parțial, fiind 

supuse atenției lucruri neobișnuite, fie în general, făcându-se 
observații referitoare la credință, politică, civilizație. Ochelarii 
franciscanului Guglielmo sunt prezentați cu o nuanță ironică, într-
o asociere de comparații, metaforă, epitete, stârnind un zâmbet 
îngăduitor: „o mica furcă, construită astfel încât să poată sta pe 
nasul unui om (și mai ales pe al lui, atât de ieșit în afară și de 
încovoiat), cum stă un călăreț pe crupa calului sau o pasăre pe 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
51 

 

bețișorul ei din colivie.” (Eco, 2021, p. 83). Flagelații, considerați 
deseori niște eretici, sunt ironizați pentru decăderea lor morală: 
„Mergeau șiruri, doi câte doi, pe străzile orașului, acoperiți doar ca 
să nu le fie rușine, deși lăsaseră cu totul în urmă acest simțământ.” 
(Eco, 2021, p. 132). Abația, copleșită de intrigi, devine, în opinia lui 
Guglielmo: „un loc în care călugării se luptă între ei ca să atragă de 
partea lor conducerea comunității.” (Eco, 2021, p. 136). Caracterele 
ierarhilor catolici sunt criticate fără reținere de Remigio: „nici 
măcar cardinalii de la Avignon nu sunt modele de virtute.” (Eco, 
2021, pp. 290-291). Abuzurile Inchiziției sunt aspru condamnate, 
reamintind metodele de tortură, cum este în cazul lui Dolcino și 
cazul frățiorului / franciscanului torturat în Florența. Acesta, 
înainte să fie ars pe rug, face aluzie la abuzurile ierarhului: „Ați 
făcut un zeu din papa ăsta al vostru…Papii ăștia ai voștri o să vă 
pape de tot.” (Eco, 2021, p. 255). Despre lăcomia înaltului pontif, 
Ioan al XXII-lea menționează Guglielmo câteva detalii în discuția 
cu minoriții: „Când Ioan s-a suit pe scaunul papal, se vorbea de o 
visterie de șaptezeci de mii de florin de aur, și acum sunt unii care 
spun că a grămădit în ea mai mult de două milioane.” ( Eco, 2021, 
p. 316). 

 Cuvântul bibliotecă primește o semnificație aparte pentru 
Adso, tânărul care a cunoscut dimensiunile cutremurătoare ale 
abației și prăbușirea ei sub flăcările nimicitoare și purificatoare 
dezlănțuite în scriptorium. Revenit în Italia după câteva decenii, 
călugărul Adso se abate din drum pentru a revedea ruinele abației. 
Ruina cea care „evocă precaritatea înfăptuirilor umane […]. Este 
asociată scurgerii timpului devastator, morții inevitabile” (Evseev, 
1994, p. 159) nu-l dezolează pe Adso, ci îi dă speranță. Strânge 
frânturi din manuscrise, cărți, pergamente. Acestea au devenit 
adevărate provocări pentru a reciti în întregime operele sau 
studiile din care mai găsise doar neînsemnate fragmente: „Când 
am regăsit, după aceea alte copii ale acelor cărți, le-am studiat cu 
dragoste, ca și cum soarta mi-ar fi lăsat acea moștenire, ca și cum 
faptul de a fi descoperit copia distrusă ar fi fost un semn 
neîndoielnic din cer care spunea tolle et lege /n.n. ia-l și citește-l.” 
(Eco, 2021, p. 530) Cercetarea sa a făcut posibilă crearea unei mici 
biblioteci mintale, cea care îl ajută în redactarea manuscrisului 
despre abație. Acesta era rolul bibliotecii, de a susține vii ideile 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
52 

 

deschise spre cunoaștere. Este o trimitere la Biblioteca din Babel 
[The library of Babel], a lui J.L. Borges, în care lumea este 
imaginată ca un turn labirintic/ turn bibliotecă, dar și o aluzie la 
opacitatea din mintea bătrânului călugăr Jorge. Copleșit de invidie 
preferă sacrificarea bibliotecii, o comoară medievală, din teama că 
râsul este înțeles greșit de către călugări și, ca urmare, aceștia pot fi 
îndepărtați de dreapta credință. 

În cazul ecranizării unei cărții, se poate observa că apar 
anumite constrângeri legate de durată și de costuri pentru a fi 
împlinite etapele impuse de strategia cinematografică, fiind 
implicați mai mulți specialiști, cu opinii și viziuni diferite. Unitatea 
de idei în ecranizarea unui roman se conturează, probabil, cu 
unele renunțări în defavoarea conținutului romanului. Urmărind 
ecranizarea romanului Numele trandafirului [The name of the 
rose] în regia lui Jean-Jacques Annaud, se pot identifica unele 
aspecte considerate prioritare pentru înfăptuirea acestui proiect, 
selectarea unor momente reprezentative din conținutul 
romanului, satirizarea exagerărilor din perioada medievală 
(organizarea mănăstirilor, conflictele interconfesionale, interesele 
politice, obsesia papalității pentru dominare, deciziile arbitrare și 
intransigente al inchiziției, decăderile morale, iubirea). 
Senzaționalul domină în film, susținut de fondul sonor și imaginile 
care amplifică starea de tensiune emoțională. Încă din primele 
cadre ale filmului se urmărește cu insistență ironizarea defectelor. 
Majoritatea chipurilor sunt schimonosite, accentuând defectele 
sufletești. Chipul abatelui Abbone (suspicios, marcat de teama că 
ar fi destituit, dorind mereu să se bazeze pe cei influenți din abație, 
pe care, parcă, îi caută permanent din privire, chipul rotund, 
sugerând bunăstarea și funcția privilegiată, frământat de 
întâmplarea tragică neprevăzută), Umbertino (un răzvrătit, cu 
chipul slăbit de convingerile lui despre sărăcia benefică), chelarul 
Remigio și Salvatore (fizionomii care sugerează lăcomia, indolența, 
vulgaritatea) Malachia (trăsăturile feței brăzdate de pornirea 
interioară de a controla și conduce după bunul plac, nu dorea să 
piardă controlul evenimentelor), Nicola, Alinardo, Aymaro 
(preocupați de împlinirea cu stoicism a misiunii primite în abație, 
dar cu o fizionomie iscoditoare), Jorge (mimica trădează tăinuirea 
și uneltirea, ochii săi fără lumină prezentați în prim-plan pentru a 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
53 

 

produce emoție și curiozitate). Filmul păstrează, la fel ca romanul, 
o intensă nuanță satirică, descoperind defectele și hidoșenia 
corpului uman. În acest sens considerăm potrivită scurta remarcă 
despre tendința care se manifestă în arta contemporană: „de a 
suspenda idealizarea plastic și de a restabili un corp brut, un 
patos brut până la groază și dezgust.” (Wunenburger, 2024, p. 267) 
Doar cei doi actori (Christian Slater și Sean Connery) care 
reprezintă personajele pozitive, Adso și Guglielmo / William of 
Bakersville, au înfățișări firești în această ecranizare. La începutul 
filmului este folosită tehnica de filmare unghiul deasupra ochilor 
pentru familiarizarea cu cele două personaje, Adso și Guglielmo. 
Se continuă cu tehnica ochi de pasăre pentru a sugera imaginea de 
ansamblu a abației. Persistă tehnica unghiul la nivelul ochilor 
deoarece se insistă asupra detaliilor fizionomiei personajelor. 
Pentru sporirea dramatismului sau a aspectelor satirizate se 
recurge la unghiul de sub nivelul ochilor amplificând defectele 
personajelor sugerate de anumite particularități. În sprijinul 
acestei tehnici se recurge la unghiul oblic (înclinarea olandeză) 
folosit în prezentarea osuarului, a labirintului scărilor, a detaliilor 
bibliotecii, a incendiului. Frecvente sunt secvențele prim-plan 
pentru a pune în evidență emoțiile personajelor, determinând 
empatie (Adso, Guglielmo). Prezentarea defectelor, în cazul 
personajelor negative, este susținută prin tehnica prim-plan extrem 
(abatele, bibliotecarul, ajutorul bibliotecarului, chelarul, Salvatore, 
Jorge, Gui etc.) particularitățile fizionomiei sunt redate și prin 
gross-plan (ochii lui Jorge, chipul hidos al lui Salvatore). Atât în 
roman, cât și în ecranizarea omonimă se poate remarca o 
insistență asupra trăsăturilor corpului uman amintind de 
descrierile din Gargantua și Pantagruel [Gargantua and 
Pantagruel] de F. Rabelais, insistându-se pe aspectul bufon și cinic 
al corpului uman cu intenția de a critica ideologia și practicile 
medievale. Inspirați de experiența regizorilor înaintași, americanul 
Robert Flaherty și rusul Dziga Vertov, reprezentanții 
cinematografiei contemporane valorifică spiritul de observație, 
sensibilitatea și clara intuiție pentru a acorda importanță 
individualizării personajelor, fiind convinși că detaliile care susțin 
reușitele portretizării sunt experiența artistică și capacitatea de a 
reda expresiv pe ecran „universul interior al individului.” (Fotescu, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
54 

 

2015, p. 36) Se remarcă de asemenea folosirea tehnicii plan-detaliu 
(petele negre de pe degete și limba celor otrăviți: Adelmo, 
Venanzio, Beregario, Jorge) Tonul emoțional dominant (starea) 
este dramatic, iar filmul se înscrie în categoria epic religios. Se 
observă o permanentă alternare a cadrelor de filmare (plan-mediu 
apropiat, plan mediu și plan general) sporind dinamica imaginilor. 
Numărul restrâns al situațiilor cu ritm lent și pauze insistente sunt 
folosite pentru a crea senzația de timp real (conversațiile dintre 
Adso și Guglielmo, relația lui Adso și tânăra din sat). Prin happy 
end se urmărește transmiterea optimismului adolescentin față de 
iubire, scenaristul asumându-și abaterea de la conținutul 
romanului. Prin plan-detaliu au fost selectate elemente de 
expresivitate ale decorului, integrate firesc în structurile naturale 
definitorii pentru zona în care probabil era situată abația.  

Elementele decorului contribuie la amplificarea reacțiilor 
emoționale și cognitive ale spectatorilor, acțiunea este percepută 
ca una sumbră, tensionată, cu momente dramatice. Ecranizarea 
romanului surprinde intențiile textului literar și dirijează discret 
receptarea spectatorului. Transpunerea romanului într-un produs 
cinematografic implică un proces complex de adaptare a 
limbajului și a unor secvențe, completate sau schimbate. Scopul 
este amplificarea dramatismului sau uneori dorința de a impune o 
variantă justițiară în soluționarea unui conflict, mizând pe reacțiile 
emoționale ale spectatorilor. În roman sunt foarte captivante 
replicile tăioase strecurate în dialogurile personajelor (Guglielmo 
– Adso / Abbone / Ubertino / Severino /Jorge / Nicola / Alinardo / 
Aymaro / Remigio / Salvatore / Bernardo Gui etc.) despre credință, 
filosofie, politică, susținute cu vervă sau alteori cu sarcasm. 
Predomină satira dialogică, justițiară, impunând operei, din acest 
aspect, un caracter închis, iar fluxului satiric o perspectivă 
parabolică. În film nu se poate acorda timp suficient dialogului 
tematic. Conversațiile filosofice, religioase, existențiale sunt 
rezumate exagerat deoarece filmul impune un ritm alert de 
imagini/evenimente. Dacă în textul scris se poate zăbovi/reveni 
asupra unor pasaje dificile ca nivel de înțelegere, în film derularea 
evenimentelor este supusă unui anume ritm prin intermediul 
căruia să fie captivată și dirijată atenția și curiozitatea 
spectatorului. Ecranizarea în filmul de scurt-metraj a regizorului 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
55 

 

Giacomo Battiato are în rolurile principale pe actorul Damian 
Hardung (Adso) și pe actorul John Turturro (Guglielmo), iar 
personajele secundare au înfățișarea mai puțin hidoasă decât în 
versiunea de lung-metraj. 

Stilul satiric al lui Umberto Eco, abordat în descrierea 
detaliilor din abația medievală, poate fi asemănat cu remarcabilul 
rafinament sarcastic al lui Mihail Bulgakov folosit pentru a 
prezenta societatea scriitorilor moscoviți din perioada interbelică 
în romanul Maestrul și Margareta [The Master and Margarita]. 
Ambele romane se înscriu în rigorile teoreticianului H. Bloom 
care precizează că „un text de valoare nu oferă plăcere, ci 
neplăcere sau o plăcere mai dificil de obținut decât cea oferită de 
un text facil.” (Bloom, 2007, p. 57). Caracteristicile romanului 
Numele trandafirului [The Name of the Rose] reflectă ceea ce H. 
Bloom consideră a fi reprezentativ pentru o operă de valoare 
estetică: „stăpânire a limbajului figurativ, originalitate, putere 
cognitivă, cunoaștere și exuberanță în stil.” (Bloom, 2007, p. 55), 
asemănându-se mult cu cele ale romanul bulgakovian. Se 
descoperă în romanul suport plăcerea auctorială de a inventa, 
ceea ce „la nivelul vorbirii, face să evolueze limba și aduce mari 
satisfacții.” (Lyotard, 1993, p. 29)  

Umorul și sarcasmul autorului romanului Numele 
trandafirului [The name of the rose], îndreptate asupra socialului, 
politicului și religiosului specifice Evului Mediu sunt menținute 
prin satira dialogică, deseori cu valoare justițiară. Tonul 
discursului, gradația ascendentă sau ironia care însoțesc descrierile 
scenelor și a personajelor sunt completate de criticarea 
moravurilor medievale. Prezența ironiei este cea care susține 
caracterul deschis al operei. Dacă în opera literară cuvântul este cel 
care imprimă valoarea, în cinematografie imaginea poate spori 
emoția, poate conferi spontaneitate și senzațional.  

 
 

Referințe: 
 
Aristotel (1998). Poetica [Poetics]. Traducere de D.M. Pippidi. Editura IRI 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
56 

 

Bloom, H. (2007). Canonul occidental [The Western canon]. Traducere de 
Delia Ungureanu. Grupul Editorial Art 

 
Borges, J.L. (1988). Cărțile și noaptea [The books and the night]. 

Traducere de Valeriu Pop. Editura Junimea  
 
Chevalier, J., Gheerbrant, A. (1994). Dicționar de simboluri [Dictionary of 

symbols]. Mituri, vise, obiceiuri, gesturi, forme, figure, culori, 
numere. Volumul I (A-D), II (E-N). Editura Artemis 

 
Corbu, D. (2004). Postmodernismul pe înțelesul tuturor [Postmodernism 

for everybody`s comprehension]. Princeps Edit 
 
Eco, U. (2021). Numele trandafirului [The name of the rose]. Traducere 

de Florin Chirițescu. Polirom 
 
Eco, U. (2013). Pendulul lui Foucault [Foucault’s pendulum]. Traducere 

și note de Ștefania Mincu. Polirom 
 
Evseev, I. (1994). Dicționar de simboluri și arhetipuri culturale. 

[Dictionary of cultural symbols and archetypes]. Editura 
Amarcord 

 
Fotescu, I. (2015) Repere estetice în evoluția filmului-portret [Aesthetic 

landmarks in the evolution of portrait film]. Artă și educație 
artistică. Revistă de cultură, știință și practică educațională [Art 
and art education. Journal of culture, science, and educational 
practice], nr. 2 (26). 35-41. 
www.libruniv.usarb.md/xXx/reviste/arta/continut/arta26/35-
41_Irina_Fotescu.pdf (accesat la 22august 2025) 

 
Frank, M.; Figal, G.; Karnoouh, C.; Călinescu, M.; Codoban, A. (1995) 

Postmodernismul. Deschideri filosofice [Postmodernism. 
philosophical openings]. Editura Dacia 

 
Hutcheon, L. (2002). Poetica postmodernismului [The poetics of 

postmodernism]. Traducere de Dan Popescu. Editura Univers  
 
Juvenal (1986) Satirele [The satires]. Traducere de G. Guțu. Editura 

Univers 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
57 

 

Lyotard, J-F. (1993). Condiția postmodernă. Raport asupra cunoașterii 
[The postmodern condition: A report on knoeledge]. Traducere 
de Ciprian Mihali. Editura Babel  

 
Mincu, M. (2013). Postfață. Romanul postmodernist sau golemul 

textului [Afterword. The postmodernist novel or the golem of the 
text]. În Eco, U. (2013). Pendulul lui Foucault [Foucault's 
pendulum]. Traducere de Ștefania Mincu. Polirom. 

 
Ovidiu. (2002) Arta iubirii [The Art of Love]. Traducere de Mihai 

Cimbru. Editura Emia  
 
Petrescu, I.E. (2003) Modernism / Postmodernism – O ipoteză 

[Modernism / Postmodernism - A hypothesis]. Casa Cărții de 
Știință 

 
Petrescu, L. (1998) Poetica postmodernismului [The poetics of 

postmodernism]. Paralela 45 
 
Plutarh (1994). Vieți paralele. [Parallel lives]. Traducere de Petru Creția. 

Editura Minerva  
 
Vallejo, I. (2022). Infinitul într-o trestie: inventarea cărților în lumea 

antică [Infinity in a reed. The invention of books in the ancient 
world]. Traducere de Silvia-Alexandra Ștefan. Pandora Publishing  

 
Voj, E. (2006). Contribuția Ioanei Em. Petrescu la studiul 

postmodernismului în teoria literară [Ioana Em. Petrescu‛s 
contribution to the study of postmodernism in literary theory]. 
Casa Cărții de Știință 

 
Wunenburger, J-J. (2024). Viața imaginilor [The life of images]. 

Traducere de Ionel Bușe și Petrișor Militaru. Aius 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
58 

 

 
MITOFORIE: FORME ȘI TRANSFORMĂRI 

ALE MITULUI1 
 

MYTHOPHORY: FORMS AND TRANSFORMATIONS 
OF MYTH2 

 
 

Jean-Jacques WUNENBURGER 
Université Jean Moulin Lyon 3, France 
Jean Moulin University, Lyon 3, France 

 
Email: jean-jacques.wunenburger@wanadoo.fr 

 
 
 

Abstract 
 

Before the advent of written literature in Europe, the history of myth 
already allowed us to understand the evolution of narrative imagination 
in oral and written forms. It allowed us to identify different models of 
transformation, translation, and adaptation of stories that varied 
according to medium, culture, and language. Gilbert Durand's 
“mythodology” (1996) sought to configure several types of transport (in 
Greek, “phorein”) of mythical narrative, undoubtedly foreshadowing 
more recent forms of literary adaptation (but without yet incorporating 
all the new technologies of moving images and digital media). 
 

 
1 O primă versiune a acestui studiu a fost publicată în limba franceză, în 
Religiologiques, Montreal, 1995, n◦ 10, pp. 49-70. Traducerea în limba română a 
fost realizată de Cătălin BURTEA, și o versiune a fost publicată în Symbolon, nr. 
1, 2001, CSIR „Mircea Eliade”, Universitatea din Craiova.  
2 Article History: Received: 10.08.2025. Revised: 03.09.2025. Accepted: 
03.09.2025. Published: 15.11.2025. Distributed under the terms and conditions of 
the Creative Commons Attribution License CC BY-NC 4.0. Citation: 
Wunenburger, J.-J. (2025). MITOFORIE: FORME ȘI TRANSFORMĂRI ALE 
MITULUI. Incursiuni în imaginar 16. IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI 
LITERAR/ L’IMAGINAIRE ET LES ADAPTATIONS DU TEXTE LITTÉRAIRE/ 
LITERARY ADAPTATIONS AND THE IMAGINARY. Vol. 16. Nr. 1. 58-84. 
https://doi.org/10.29302/InImag.2025.16.1.2. No funding was received either for 
the research presented in the article or for the creation of the article. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
59 

 

Keywords: history of myth; narrative imagination; adaptation; Gilbert 
Durand; mythodology. 

 
Rezumat 

 
Înainte de apariția literaturii scrise în Europa, istoria mitului permite 
deja înțelegerea evoluției imaginației narative în formele orale și scrise. 
Ea permite identificarea diferitelor modele de transformare, traducere și 
adaptare a poveștilor, care variază în funcție de suporturi, culturi și 
limbi. „Mitodologia” (1996) lui Gilbert Durand a încercat să configureze 
câteva tipuri de transport (în greacă „phorein”) al narațiunii mitice, 
prefigurând fără îndoială modalitățile mai recente de adaptare literară 
(dar fără a integra încă toate noile tehnologii ale imaginii în mișcare și 
ale digitalului). 
 
Cuvinte-cheie: istoria mitului; imaginar narativ; adaptare; Gilbert 
Durand; mitodologie. 
 

Cercetările întreprinse de științele umane asupra mitului 
au permis reevaluarea lui pornind de la câteva progrese teoretice, 
care contrastează cu devalorizarea masivă, al cărei obiect l-a 
făcut, pentru un timp îndelungat, sub presiunea unui raționalism 
pozitivist. Pe de o parte, mitul și-a văzut recunoscute o identitate 
și o legitimitate incontestabile ca mod simbolic de cuprindere a 
experienței umane; pe de altă parte, el nu mai este rezervat 
singurului mod de gândire arhaică; civilizației tradiționale, ci 
polimorfismul său îi permite să structureze reprezentări și acțiuni 
chiar în societățile cu reprezentări și norme raționale. Există 
totuși, în multe demersuri academice, o persistență a dovezilor 
false; a clișeelor, care merită să facă obiectul examinărilor critice. 
În particular mitul rămâne încă adesea asimilat cu o construcție 
și o conduită narativă fixe, cu un domeniu restrâns de 
semnificații în opoziție cu producțiile raționale ale gândirii, care 
ar fi caracterizate, în mod contrar, de o mobilitate, de o 
posibilitate de adaptare la noi date și deci de o capacitate de a 
face să progreseze conținutul Gândirii.  

Această prejudecată își găsește poate originea, ca și un 
sprijin teoretic deloc neglijabil, în chiar metodologia studiilor 
mitografice, care se văd constrânse să obiectiveze miturile și deci, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
60 

 

într-un anumit sens, să le imobilizeze în structuri semiotice și 
simbolice sau în funcții, mai ales religioase, imuabile. Oare acest 
discurs despre mit nu tinde să favorizeze, din acest moment, 
chiar o mistificare a mitului? Căci ridicând mitul la rangul de 
categorie operatorie omogenă, antropologia culturală și religioasă 
riscă să-și piardă, în același timp, substanța și viața intimă. Pe 
scurt, ca și în multe alte demersuri științifice, conceptualizarea 
mitului poate antrena devalizarea sa, reducerea duratei sale de 
viață, ceea ce echivalează, într-un anumit sens, cu o demitificare 
neașteptată. Se ajunge deci la următorul paradox: atâta timp cât 
mitul este experimentat în mod autentic, adaptat ca obiect de 
credință de către un grup dintr-o societate tradițională, el n-ar 
putea fi cu adevărat identificat și studiat ca mit; însă atunci când 
el este obiectivat ca mit, ca o categorie particulară a limbajului și 
a vorbirii, el este depreciat până la rangul de producție identitară 
și reificată a spiritului.  

Ar trebui spus, totuși, că orice demitificare este 
echivalentă cu sărăcirea sau cu mutilarea mitului? Nu există oare 
în chiar conduita mitogenică o distanțiere internă, care n-ar 
antrena în mod forțat o pierdere a sensului, ci i-ar asigura, în 
mod paradoxal, o amplificare, o revitalizare? Dar, din această 
perspectivă, n-ar trebui mers până la a identifica în acest proces 
unul din resorturile esențiale ale perenității mitului? Mitul, 
departe de a fi stereotip, ar suferi o neîncetată remaniere a formei 
și a conținuturilor sale care trece, în consecință, prin faze de 
demitifîcare, surse de remitificare ciclică.  

E important deci să ne întrebăm dacă condiția – 
epistemologică – cunoașterii mitului nu s-ar dovedi, în mod 
contrastant, unul din momentele constitutive ale chiar ființei 
sale. Altfel spus, îndepărtarea de sine nu ar fi numai distanța 
necesară pentru ca mitul să devină obiect de știință, ci mișcarea 
prin care mitul s-ar perpetua în timp, ar rămâne viu, adică 
fecund, creator, imaginativ. Pe scurt, poietica mitică, adică 
generativitatea sa nedefinită, care îl face inseparabil de creația 
colectivă, de cultura vie, de religia dinamică, nu ar rezida în 
capacitatea sa de a se diferenția de sine, de a introduce diferența? 
În consecință, departe de a fi reductibil la un text închis, imuabil, 
repetitiv, dogmatic, mitul n-ar trebui oare înțeles ca un text 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
61 

 

indefinit, ca o „operă deschisă” (Eco, 1979) sau ca o poveste fără 
sfârșit? În acest sens, el ar fi prin natura sa, „mitoforic”, adică 
condamnat deplasării, transportării, ca și imaginea în metaforă. 
În acest punct am putea chiar să ne întrebăm dacă discursul 
științelor umane asupra mitului, mitografia ca și mito-logia, nu 
contribuie, la rândul lor, printr-un efect neprevăzut la fecundarea 
mitului, ba chiar la crearea de noi mituri. 

 
Mitul - un cuvânt deschis 

 
Prin definiția sa cea mai extensivă, mitul se prezintă, într-

o societate tradițională ca o poveste a acțiunilor și a personajelor, 
a cărei rememorare, mai mult sau mai puțin ritualizată, are 
valoare de exemplu, pentru că narațiunea este purtătoare de 
adevăr și de valoare pentru aceia care îi sunt mediatori. Un mit 
este deci o povestire, nu neapărat religioasă, prin conținutul său 
înzestrat cu o structură și o funcție, cu o substanță simbolică și 
cu o valoare pragmatică: pe de o parte, ei se prezintă ca o punere 
în scenă, ca un scenariu aparte (mitul cutare), care înlănțuie 
evenimente determinate (Aristotel, 1990); pe de altă parte, el 
este, înainte de toate, destinat să fie recitat, povestit altora și 
reluat chiar de alți „purtători de cuvânt”. Pe scurt, mitul este 
totodată mesaj și medium, un corpus de povestiri de decodat și o 
practică socială narativă. În acest context, sensul actual al mitului 
câștigă cu siguranță plecând de la forma sa vie, de la funcționarea 
sa reală, în contextul unei civilizații orale. Căci transcrierea 
literară a mitului, care servește în general drept referință 
privilegiată pentru studiul sensului mitic, riscă să dea uitării 
dinamica primară a circulației sale și a schimburilor la care el 
participă. 

 
Oralitate și inventivitate 

 
De fapt, studiul miturilor de către științele umane a avut 

adesea tendința să supraîncarce problemele sensului povestirilor, 
ale originii și ale genezei lor. Or chiar esența faptului mitic rezidă 
poate mai întâi într-o practică narativă, și deci chiar în activitățile 
exprimării și transmiterii lui. O povestire mitică ce n-ar fi acum 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
62 

 

nici împărtășită, nici transmisă, n-ar putea fi considerată un 
veritabil mit, un mit viu, oricât de bogată, de complexă și de 
fondatoare de sens ar fi. Altfel spus, o povestire este mitică, în 
primul rând mai puțin prin conținutul său semiotic sau simbolic 
care o definește și o singularizează, decât prin motivul repetiției 
și deci al repetării sale de către agenți. Câmpul mitului este, deci, 
în mod fundamental de ordin pragmatic și hermeneutic, adică 
constituit din actele mentale și sociale ale recitării, ascultării și 
asimilării sale. Veridicitatea primară a mitului rezidă în oralitatea 
sa și în ansamblul practicilor corporale care însoțesc cuvântul ce-l 
transmite. Așa cum o demonstrează, printre alții, etnograful 
Jacques Dournes, miturile indochineze Jörai n-ar putea fi înțelese 
decât plecând de la transmiterea lor fizică încarnată:  
 

Modul oral (global) este modul natural în întregime uman 
de impresie și de expresie; vocal el ocupă timpul, atinge 
urechea, conotează o prezență a emițătorului pentru 
receptorul mesajului; gestual el ocupă spațiul 
tridimensional, atinge vederea ... Stilul producției mitice 
este fundamental oral3 (Dournes, 1968, p. 92). 

 
Din acest punct de vedere, mitul este înainte de toate o 

poveste care circulă, provenind dintr-o tradiție imemorială, și 
care este adresată oricărui destinatar, prezent sau viitor, care o 
poate asculta; credibilitatea sa nu depinde deci de autorul său sau 
de identitatea primului său enunțiator, de obicei necunoscuți, iar 
audiența șa nu vine din adaptarea sa la un anume destinatar 
particular. Esențialul este că o povesțe circulă, că ea este mereu 
cunoscută ca demnă de a fi povestită pentru că încă ea „spune” 
ceva, are mereu sens pentru cei care o transmit. De aceea actul de 
narațiune mitică nu se bazează pe un subiect enunțiator 
personalizat, un subiect-autor, căruia sa-i poată fi atribuită 
responsabilitatea invenției sau aceea a transmiterii. Fundamental 

 
3 « Le mode oral (global) est le mode naturel le plus complètement humain 
d’impression el d’expression ; vocal, il occupe le temps, atteint l’oreille, connote 
une présence de l’émetteur au récepteur du message ; gestuel, il occupe l’espace 
tridimensionnel, atteint la vue... Le style de la production mythique est 
fondamentalement oral ».  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
63 

 

impersonală, anonimă, povestirea mitică este primită ca un mesaj 
fără autor, la persoana a treia, și este din nou povestită oricărei 
terțe persoane, care nu este, la rândul său, decât un punct de 
legătură în rețeaua purtătorilor de mituri. Așa cum a observat 
Jean-François Lyotard, mitul este inseparabil de triunghiul 
pragmatic (Eu, Tu, El) în care se articulează o serie de 
instrucțiuni permițând circulația științei narative și o serie de 
nume proprii care susțin o legătură socială: „Eu (Y) îți povestesc 
ție (Z) o poveste pe care o știu de la un al treilea, de la ei (X)”4 
(Liotard, 1979, p. 35). Robert-Dany Dufour poate din acest 
moment, pe bună dreptate, să insiste asupra dinamicii relaționale 
inerente acestui dispozitiv:  
 

Acest dispozitiv ternar, narat/ naratar/ narator, se 
inserează în locul exact al versatilității povestirii, între 
completitudine și incompletitudine, pentu a o fixa. Orice 
nou act de povestire, orice actualizare a povestirii, îl va 
plasa pe noul narator în lanțul recurent al transmiterii 
povestirii. Tu care mi te adresezi în timp ce eu ascult o 
poveste are astfel o valoare fundamentală în procesul 
comunicării, al anunțului5 (Dufour, 1990, p. 154).  

 
Proprietatea primară a mitului este deci de a fi un eveniment al 
anunțului care parcurge lungul lanț al ființelor unui grup social și 
care face să circule o poveste care nu privește pe nimeni, dar care 
are sens pentru toți. 

 
De la închis la deschis 

 
În ce măsură putem din acest moment să asociem mitul 

cu o organizare narativă, fixă în conținutul său, fixă în expresia 
sa, care ar trebui scrupulos repetată și conservată ? Mitografia 
contemporană a legat cu siguranță progresele sale în procesul 

 
4 « Je (Y) raconte à (Z) une histoire que je tiens d’une tiers, il (X) » 
5 « Ce dispositif ternaire, narré/ narrateire/ narrateur, s’insère à l’endroit exact 
de la versatilité du récit, placera le nouveau narrateur (l’ex-narrataire) dans la 
chaîne récurrente de la transmission du récit. Le „tu” qui s’adresse à moi lorsque 
j’écoute une histoire a ainsi une valeur fondamentale dans le processus de 
communication, celui de l’annonce ». 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
64 

 

cunoașterii mitologice cu avansarea dispozitivelor stabilizatoare, 
inerente normativitații povestirilor. Mai întâi, studiul sistematic 
al povestirilor mitice ale unui grup social dat permite, în general, 
degajarea și punerea în valoare a organizării narative. Metodele 
structurale, în particular, au permis radiografierea miturilor până 
la punctul în care au scos la iveală delicatele și complexele lor 
arhitectonici matematice care motivează rezistența lor logică 
internă (Lévi-Strauss, 1964-1971). Pe de altă parte, fenomenologia 
și hermeneutica comparată a miturilor au condus la valorizarea, 
în mito-sfera tradițională, a reprezentării originilor și a funcției 
mnezice de repetiție a unui fundament (Eliade, 1969), ceea ce 
leagă mitul de un imperativ eminamente conservator. Tradiția 
mitică se caracterizează, din acest punct de vedere, printr-un 
mimetism care permite evitarea diminuării sensului și a valorilor, 
și care este în particular favorizată de înscrierea în ritual și, într-
un sens mai larg, în instituțiile culturale ale religiei. Structura 
formală ca și funcția mimetică conduc deci la valorizarea în mit a 
repetiției în raport cu schimbarea, a identității sale în raport cu 
diferența sa. 

Aceste metode de analiză se alătură, într-un anumit sens, 
observațiilor hermeneutice făcute deja din antichitate de către 
primii demitificatori. De fapt, dacă muthos-ul trebuie să se 
opună, în opinia lor, logos-ului, adevărului definit printr-o 
argumentație raționlă, nu mai rămâne decât ca eficiența și 
consistența sa, pentru acel care îl înțelege ca text înzestrat cu 
sens, să țină de puternica sa articulare internă. Primii gânditorii 
greci, care începuseră să demitifice cultura lor religioasă, ajunși 
pe punctul de a judeca mitologia inferioară proceselor de 
raționare abstractă, au recunoscut totuși cât de mult o poveste 
(muthos) se sprijină pe o structură constrângătoare în loc să fie o 
îmbinare eteroclită de secvențe sau de actanți. Platon, ca și 
Aristotel, acordă astfel mitului o organicitate care permite să i se 
găsească un început, un mijloc și un sfârșit în înlănțuirea unei 
povestiri. În dialogul Gorgias, Platon recunoaște astfel în mod 
semnificativ: „Nu este permis să abandonăm la mijloc nici măcar 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
65 

 

mituri, ci numai după ce le-am dat un început astfel încât [un 
mit] să nu circule fără început.”6 (Platon, 1982, p. 72). 

În consecință, n-am putea extrage din aceste proprietăți 
ideea că mitul oral se reduce la o totalitate narativă, închisă într-
un tipar rigid. Pe fondul unei matrice fixe, de formă holistică 
ordonată, mitul se dovedește, de fapt, a avea un comportament 
metastabil, în felul fenomenelor fizice dinamice mereu în 
dezechilibru. Pe scurt, mitul apare de asemenea ca un compus de 
ordine și de dezordine, totodată pe un plan sincronic și pe un 
plan diacronic: mai întâi, în contextul civilizaților orale, nu pare 
să existe în general o formă originară unică, o versiune 
prototipică ce ar fi ulterior fidel conservată și repetată, un model 
primitiv, care ar constitui veridicitatea de referință a unei 
.povestiri. Dimpotrivă, totul arată că un mit este dintr-o dată 
demultiplicat după variante care, implicând o schemă comună, 
permit devieri, inovații. Această constatare se verifică chiar în 
momentul trecerii de la tradițiile orale la versiunile poetice scrise. 
Studiind, spre exemplu, miturile grecești ale Ifigeniei, Jacques 
Boulogne nu observă decât o neîncetată variație de nume proprii, 
de genealogii și de situații critice.  
 

Ceea ce noi numim mitul Ifigeniei rezultă dintr-o 
simplificare abuzivă, care privilegiază, fără nici o 
necesitate mitologică, rodul unei munci îndoite: aceea a 
vieții sociale, care asigură circulația unei anumite versiuni 
față de alta, și aceea a pictorilor, a sculptorilor, a poeților, 
și, în general, a scriitorilor, care evocă sau convocă, pun în 
scenă sau în scris, figurile repertoriului mitologic, într-o 
manieră sau alta, după preferința lor7. (Boulogne, 1991, pp. 
91-92).  

 
6 « Il n’est pas permis d’abandonner même des mythes au milieu, mais 
soulement après leur avoir donné une tête afin qu’[un mythe] n’erre pas sans 
tête ». 
7 « ce que nous appelons le mythe d’Iphigénie résulte d’une simplificatin 
abusive, qui privilégie, sans aucune nécessité mythologique, le fruit d’un double 
travail : celui de la vie sociale, qui assure la circulation de telle version plutôt que 
de telle autre, et celui des peintres, des sculpteurs, des poètes, et, plus 
généralement, des écrivains, qui évoquent ou convoquent, mettent en scène ou 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
66 

 

 
Un același tip de mit se conjugă deci la plural, intrând într-un 
mare număr de versiuni locale care autorizează modificări 
interne majore. Pe scurt, un mit este mai întâi o temă indicatoare 
mai degrabă decât un text constrângător, iar fluxul său de sens se 
etalează de-a lungul unui mare număr de canale care îi conferă 
singularități, care îi asigură diseminarea. De aceea un mit variază, 
chiar în timpul aceleiași epoci, în funcție de regiunile geografice 
și de grupele de populație; apoi, orice mit transmis pe cale orală 
este de asemenea supus unei evoluții lineare în cadrul duratei. 
Căci, chiar dacă admitem presiunea conservatoare a ritualului, nu 
pare că imperativul mimetic ar fi suficient ca să inhibe o 
creativitate continuă și progresivă. Pe măsură ce versiunile 
multiple ale aceluiași mit sunt transmise în timp, ele suferă la 
rândul lor transformări secundare care reînnoiesc puțin câte 
puțin povestirea. Actul oral de transmitere este întotdeauna, în 
felul lui, o formă de re-creație (Zumthor, 1987; Jousse, 1990). 

Așa cum arată și Jacques Dournes, în miturile Jörai:  
 

povestirea miturilor, de preferință noaptea și în poziție 
culcat, urmează un proces comparabil. Limbajul actual, 
perceptibil unui anturaj (fără ca prezența sa să fie 
necesară) al subiectului povestitor exprimă o experiență 
(pentru el tot atât de reală ca și condiția sa concretă 
prezentă) trăită de un altul și pe care el o reia la rândul 
său, sesizând mitul ca acțiune pe care o interpretează, 
reactivând un limbaj pe care și-l însușește. Și am constatat 
că atunci când un Jörai devine conștient de această 
dimensiune puțin explorată a lui însuși, el o percepe ca pe 
un apel la depășirea programului fixat de societatea sa 
formalistă, și din activat prin mit el devine agent8 
(Dournes, 1968, p. 146). 

 
en écrit, les figures du répertoire mythologique, d’une manière ou d’une autre, 
selon leur préférence ».  
8 « la récitation des mythes, de préférence nocturne et en position couchée, suit 
un processus comparable. Le langage actuel, perceptible par l'entourage (sans 
que sa présence soit nécessaire), du sujet récitant exprime une expérience (pour 
lui aussi réelle que sa condition concrète présente) faite par un autre et qu'il 
reprend à son compte, saisissant le mythe comme action qu'il joue, réactivant 
un langage qu'il fait sien. Et j'ai constaté que, lorsque le Jörai prend conscience 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
67 

 

 
De altfel, chiar Claude Lévi-Strauss, care a recunoscut 

constrângerea mecanismelor de invarianță în structura logico-
combinatorie a mitului, nu admite mai puține procese de 
transformare, surse de variație, după modelul variațiilor muzicale 
ale fugii, și chiar procese de entropie care pot conduce până și la 
schimbarea mitului.  
 

Numai aplicând sistematic reguli de opoziție se nasc 
miturile, ies la iveală, se transformă în alte mituri ce se 
transformă la rândul lor; și așa mai departe, până la 
punctul în care praguri culturale sau lingvistice prea dificil 
de atins sau inerția proprie înseși mașinăriei mitice nu mai 
produc decât forme slabe și de nerecunoscut...9 (Lévi-
Strauss, 1971, p. 539).  

 
Mitul ar presupune deci un dublu nivel de organizare: un plan 
invariant și un plan probabilist, în interiorul căruia vine să se 
strecoare creativitatea individuală (Strauss, 1971, p. 539).  

 
Mitul ca joc 

 
În această privință, purtătorul de cuvânt tradițional al 

mitului nu poate fi asimilat unilateral de un agent cultural ce 
manipulează cu teamă o credință sacră. Este necesară, fără 
îndoială, repunerea în discuție a unui anumit statut al mitului, 
moștenit din singura sa apartenență presupusă la lumea 
religioasă, care face să i se atribuie o gravitate solemnă, atașata 
unui enunț venerabil și sacru. Dacă exist cu siguranță povestiri 
fondatoare mai imuabile decât altele, mai ales în ceea ce privește 

 
de cette dimension peu explorée de lui-même, il la saisit comme un appel à 
dépasser le programme fixé par sa société formaliste, et d'agi par le mythe il 
devient agissant ». 
9 « C'est en appliquant systématiquement des règles d'opposition que les mythes 
naissent, surgissent, se transforment en d'autres mythes qui se transforment à 
leur tour ; et ainsi de suite, jusqu’ à ce que des seuils culturels ou linguistiques 
trop ardus à franchir, ou l'inertie propre à la machinerie mythique, elle-même, 
ne délivrent plus que des formes affaissées et rendues méconnaissables... ». 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
68 

 

introducerea lor în viața culturală sau mistică, lor nu le pot fi 
asimilate toate povestirile constitutive din memoria unui grup. 

Căci, la drept vorbind, mitul oral face, în civilizația 
tradițională, obiectul unei distanțări critice sau ironice; care 
funcționează ca un dispozitiv de punere în abis, ce favorizează 
receptivitatea multiplă. Chiar dacă într-o societate tradițională, 
cu o puternică influență mitică, oamenii cred în mitul lor, ca 
donatori de sensuri, de aici nu rezultă Dournes că ei le 
interiorizează printr-un mecanism de pură fascinație necugetată. 
Nu numai omul tradițional știe că e vorba de povești care de la 
început atrag atenția și trezesc curiozitatea ca orice poveste, dar 
lui nu-i este în general interzis să le abordeze cu un anume umor, 
cu o distanțiere ironică, continuând să le dea crezare, și să 
extragă din ele semnificații personale (Huizinga, 1951). Pentru 
Jacques Dournes, „mitul nu este ceva definitiv, el se rescrie cu 
fiecare povestire. El e conceput pe un joc de formule-joc ca și « 
joc de societate » și nu « joc de chei » – ca figură de dans mai 
degrabă decât de epură”10 (1968, p. 95); „mitul, care nu este mai 
definitiv decât un eseu, nu mai consideră această lume invariabilă; 
el distrage omul de la ea recreând asamblări dispersate, situații 
inversate. Distracția și recrearea sunt efectele funcției mitice”11 
(Dournes, 1968, p. 186). 

Altfel spus, mitul este, de asemenea, o ocazie de 
teatralizare a limbajului ce cuprinde diferite efecte de transformare 
care, departe de a fi prejudiciabile seriozității sensului, pot 
participa la interiorizarea lui. Dramatizarea cuvântului mitic, chiar 
sub formă comică, este deci uneori mai aproape de spectacol decât 
de cult, și, în consecință, compatibilă cu atitudini de joc, care nu 
exclud deloc pregnanța semnificației, profunzimea impactului 
asupra auditoriului sau martorilor.  

 
10 « le mythe n'est pas quelque chose de tout fait, il se fait à chaque récitation. Il 
est bâti sur un jeu de formules-jeu comme “jeu de société” et non “jeu de clefs” – 
en figure de danse plus que d'épure ». 
11 « le mythe qui n'est pas plus définitif qu'un essai, ne considère pas non plus ce 
monde-ci comme invariable ; il en distrait l'homme en recréant des assemblages 
disparates, des situations inversées. Distraction et récréation sont des effets de la 
fonction mythique ». 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
69 

 

Se pare deci că o povestire mitică este o formă imaterială a 
culturii, supusă unui proces de diferențiere internă a sensului, în 
spațiu și în timp totodată, ceea ce îi asigură o demultiplicare 
culturală și nu numai accidentală. Departe de a constitui un 
patrimoniu de povești în mod hieratic închis, mitul este destinat, 
din cauza împărtășirii și transmiterii sale, unei metamorfoze 
permanente. Naratorii mitului, departe de a fi purtători de 
cuvânt conformiști și sterili, îi asigură o continuă reînnoire. A 
povesti mituri înseamnă a introduce diferență și deci a mitiza, 
adică a participa la reînnoirea, la recrearea mitului. Mitul este în 
chiar reluarea sa fundamental poietic, generator de noutate și de 
varietate (Détienne, 1981, p. 77). 

 
Rescrierea mitului 

 
Jocul diferențiator intern al repetării mitului comportă 

deci o dimensiune demistificatoare care, în felul său, demitifică 
moștenirea narativă pentru a o supune unor inovații care 
remitizează la rândul lor memoria. Cu siguranță, problema își 
schimbă natura atunci când mitul, într-o cultură dată, face 
obiectul unei veritabile demitificări, adică își vede statutul narativ 
contestat. În Grecia, de exemplu, muthos-ul începe să treacă 
drept o ficțiune incoerentă sau mincinoasă, care poate fi 
demitificată printr-un discurs, critic (logos). În mod simultan, de 
altfel, povestirile mitice tradiționale cunosc o transpunere scrisă 
care favorizează interpretarea lor alegorică (Détienne, 1981, p. 
123). Dar trebuie oare asociată această sciziune dintre muthos și 
logos și conversia concomitentă a oralului în scris cu o recesiune 
a mitului, ba chiar cu dispariția sa (Lévi-Strauss, 1971), sau ar 
trebui mai degrabă să vedem aici condițiile posibile ale unei 
renașteri? Miturile nu devin ele un material disponibil pentru o 
altă practică culturală, reelaborarea lor sub formă de producție 
artistică sau de mituri politice, spre exemplu, asumându-și un 
nou tip de circulație a imaginarului în societățile care și-au 
integrat logos-ul? 

Într-un anumit sens, dacă viața mitului este inseparabilă 
de recrearea sa orală permanentă, ar trebui să ne așteptăm la 
faptul ca fixarea miturilor în scris și mai ales interpretarea lor 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
70 

 

alegorică să conducă la declin, pietrificare, ba chiar la sfârșitul 
mitului. Fixat în scris, mitul nu ar mai fi decât o amintire a 
semnelor moarte, devenite, în cel mai bun caz, materiale pentru 
recompoziții ludice și estetice, sau suporturi pentru tratamente 
științifice în scopul degajării de aici a unei structuri reci și 
abstracte. Este important deci să ne întrebăm care este destinul 
mitului în cadrul civilizației scrise. Și dacă această trecere la 
forma scrisă implică o transcriere a cuvântului, această 
transcriere este oare în mod fatal o diminuare de sens, sau ne-am 
putea aștepta ca transcrierea mitului să devină adesea o ocazie a 
unei rescrieri care ar fi, la rândul său, un moment, o tehnică a 
continuării, ba chiar a reanimării unui mit? Pe scurt, trecerea de 
la oral la scris și confruntarea cu logos-ul nu ar oferi ocazia unei 
alte forme de poietică mitică, prelungind creativitatea spontană a 
oralității? 

 
De la mit la roman 

 
Înțelegerea raportului dintre mitul oral și mitul scris este 

inseparabilă de nașterea însăși a genurilor literare, în special în 
Occident. Patrimoniul literar (teatrul, poezia și, mai târziu, 
romanul) constituie, de fapt, un loc de conservare și de 
transformare a unui patrimoniu religios anterior. Încă din Grecia 
antică teatrul se dezvoltă în siajul mitologiei arhaice (Aristotel, 
1990). În ce sens se manifestă acastă tradiție? 

Cu siguranță, reluând procesul genealogic trasat deja de 
Nietzsche, am putea considera că literatura și teatralizarea 
mitului în antichitate, în special în tragedie, corespund unei 
raționalizări apolinice care se asociază cu o pierdere a sensului 
esențial și cosmic al mitului religios arhaic (Nietzsche, 1964). În 
acest sens, de altfel, nașterea filosofiei contemporane cu creația 
literară ar confirma un proces de demitizare generală a culturii în 
favoarea ascensiunii unei raționări morbide, care conduce mai 
târziu la ratificarea sciziunii între viață și gândire. Într-un sens 
mai larg, muthos-ul pare într-adevăr să-și schimbe semnificația. 
Aristotel, de exemplu, reabilitează muthos-ul ca punere în scenă 
narativă a acțiunilor și a personajelor, dar, de fapt, matricea 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
71 

 

genurilor literare din care, într-o manieră surprinzătoare, însuși 
mitul social și oral pare exclus (Chartier, 1990). 

Totuși, creația literară (în paralel cu creația plastică) n-ar 
putea ea să fie înțeleasă și ca un mod de perpetuare a mitului? În 
particular, romanul nu poate el fi considerat ca o transfigurare a 
mitului oral? Cu siguranță, forma literară a scrierii romanești 
marchează triumful, în civilizația occidentală și creștină, a 
subiectivității individuale, a imaginației ficționale, care este 
contemporană cu „decepția” lumii. Luând în considerare primele 
romane grecești și baroce, Georges Molinié arată de altfel că  
 

autorul romanului se naște în momentul adâncirii 
construcției anonime a mitului... Ineficacitatea mitului 
face ca stilizarea universului să devină personală, să se 
încarneze în experiențe comune; reprezentarea colectivă 
se risipește într-o succesiune de destine individuale 
ireductibile12 (Molinié, 1977, p. 80). 

 
Dar dacă narațiunea își schimbă forma, romanul, pe 

parcursul propriei sale diversificări istorice și tipologice, 
reiterează povești omologe miturilor și le asigură o împărțire și o 
transmitere culturală. Pierre Grimal a susținut de altfel că 
primele romane grecești se înscriu în siajul unei tradiții populare 
a povestitorilor și ajută cititorul să pătrundă în densitatea 
experienței vieții, la fel ca și miturile arhaice (Grimmal, 1963). 
Expresia literară, departe de a se reduce la un proces de 
demitizare a lumii, ar permite deci să se asigure o transfigurare 
pozitivă a anumitor conținuturi mitice și, în consecință, a 
perenizării lor. Dacă această ipoteză este acceptabilă, este încă 
vorba de a cunoaște câteva tipuri de transformări care însoțesc 
trecerea de la mitul tradițional la mitul literar. Se pare că putem 
distinge cel puțin trei dintre acestea. 

 
 

 
12 « l'auteur de roman naît quand s'abîme la construction anonyme du mythe... 
L'inefficacité du mythe fait que la stylisation de l'univers devient personnelle, 
s'incarne dans des expériences communes ; la représentation collective 
s'éparpille en une succession de destins individuels irréductibles ». 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
72 

 

Reanimarea hermeneutică  
 
Demitificarea, așa cum a fost dusă la bun sfârșit încă din 

antichitate, este probabil un proces mai ambivalent decât pare. 
Pe de o parte, se dezvoltă incontestabil o interpretare reductivă, 
care vizează demitologizarea spiritului, încetarea mediației 
imaginației mitice numai în beneficiul rațiunii analitice, care 
confruntă doar date ale experienței și concepte abstracte. Această 
hermeneutică a vidului a sfârșit de altfel prin a se extinde chiar la 
povestirile religioase, sub pretextul de a purifica credința și de a o 
face compatibilă cu rațiunea. Dar Platon inaugurează deja o altă 
cale, o hermeneutică instauratoare de sens, care reinvestește 
povestirile mitice prin exegeză pentru a face din ele un mod de 
gândire simbolică (Durand, 1964; Détienne, 1981). Miturile pot 
deci să facă loc unei reluări a sensului lor într-un nou context 
cultural de receptare. Discursul mitic nu mai este, de atunci, 
afectat recitării, ci unei explicitări a acțiunii sensului, sub formă 
narativă, sau, într-un sens mai general, argumentativă. Teologia 
creștină își asumă, de altfel, în maniera sa, moștenirea 
imaginarului mitologiei păgâne, recunoscând adesea câte mituri 
anterioare enunță în mod indirect, voalat, figurat, oblic, 
adevăruri ale noii Revelații divine (Seznée, 1993). Exegeza neo-
platoniciană, apoi medievală, aplică de altfel ansamblului 
povestirilor sfinte intrepretarea cvadruplă după planurile literal, 
alegoric, analogic și mistic (Lubac, 1959-1964). 

Cu siguranță, prin această destinație inedită a mitului nu 
se poate vedea decât o intelectualizare discursivă care îl lipsește 
de specificitatea sa internă, pentru că ea îl aservește imperativele 
noetice ale cunoașterii reflectate. Nu rezultă decât că tradiția 
exegetică nu numai că a alimentat o cultură savantă cu culegerile 
ei de povestiri, de personaje și de situații exemplare, care 
încorporează patrimoniul mitic în reprezentările și credințele 
unei societăți, dar a permis, de asemenea, chiar îmbogățirea 
povestirilor cu noi straturi simbolice. Căci arta europeană, 
tributară mișcării exegetice, sub forma sa religioasă sau profană, a 
asigurat o realimentare psihică a imaginarului colectiv și mai ales 
a scandat vechile mituri după noi ritmuri. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
73 

 

E semnificativ să constatăm că științele umane, ele însele, 
continuă travaliul istoric al teologiei și participă la iradierea 
semantismului mitic tradițional. Astfel, psihanaliza, pe parcursul 
expresiilor sale savante ca și pe parcursul doxografiei populare, a 
reactivat mituri pentru a face din ele unelte vii ale înțelegerii de 
sine a omului modem. Sigmund Freud, spre exemplu, a asigurat, 
fără nicio îndoială, poveștii grecești a lui Oedip o răspândire 
colectivă și o pertinență psiho-simbolică de o mai mare amploare 
decât tragediile antice. Medierea prin discursul teoretic, științific, 
departe de a lipsi mitul de substanța sa, îi redă uneori, prin 
efectele sale culturale, o nouă vitalitate. Abstractizarea intodusă 
în mit de exegeză religioasă sau hermeneutică a științelor umane 
se găsește atunci, în mod paradoxal, antrenată într-un proces 
dialectic ce îi permite să-i fie din nou atribuită concretețe 
antropologică, specificitate psiho-socială. După logica hegeliană, 
am putea susține că interpretarea rațională constituie, în acest 
sens, un moment de negativitate, de alienare a mitului care 
precedă o împlinire totalizatoare, o interiorizare mai desăvârșită 
(Girardet, 1990; Retzler, 1981). 

Acest proces de reimersiune culturală a unui mit este de 
altfel prelungit și amplificat atunci când cultura hermeneutică a 
unei epoci alimentează, la rândul său, literatura. Opera lui 
Michel Tournier, de exemplu se reînscrie astfel în mediul narativ 
al secvențelor miturilor în prealabil supraîncărcate cu noi valențe 
simbolice degajate de științele umane și mai ales de psihanaliză 
(Tournier, 1975). 

Altfel spus, un mit își suparaviețuiește lui însuși, în 
maniera sa, din momentul în care el se servește de substratul 
simbolic vizând sensul, într-un nou câmp de receptare. 
Perenitatea sa au permite deci numai evaluarea unei supraviețuiri 
pasive autohtone, ci și unei capacități de a se preta la noi 
reînvestiri de semnificație într-un context cultural străm, 
îndepărtat în spațiu sau în timp. 

 
Bricolajul mitic 

 
Dintr-o altă perspectivă, mitul nu se transformă în urma 

receptării sale, ci prin organizarea arhitecturii narative. În timp 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
74 

 

ce în procesul reactualizării hermeneutice, mitul viu este în 
general reluat în totalitatea referențială, numai pentru a fi recitit 
altfel, din contră, aici el se vede supus unei munci creatoare de 
destructurare. Un anumit număr de producții imaginative, care 
se exprimă pe calea imageriei populare sau a folclorului 
(Voraigne, 1967) sau care trec prin domeniul savant al artei 
(pictură mitologică, referințe poetice), detotalizează povestirile 
colective, le descompun în mitemuri (scene, personaje etc.) care 
devin astfel veritabili electroni de sens, liberi să supraviețuiască 
pe cont propriu sau să intre în noi asociații, în noi povestiri. 
Poietica mitică se leagă din acest moment de o logică a 
dezmembrării-remembrării, care nu este, fără a aminti logica 
productivă a bricolajului, cea pe care o descrie Claude Lévi-
Strauss (Lévi-Strauss, 1962, p. 33). În acest caz, fragmente ale 
corpurilor materiale sau aici, în .această împrejurare, textuale, se 
găsesc reintroduse după reducere la o formă și la o combinație 
reziduală (hibridizare), în noi ansambluri. Asțfel, mitul nu își 
supraviețuiește lui însuși, într-o manieră aleatorie, ci se vede 
diseminat într-un vast câmp de referințe culturale. 

Cu siguranță, în acest proces nu putem vedea decât o 
dislocare ce pune capăt povestirii totalizatoare considerate ca 
matrice a unei culturi orale. Nu putem ignora, totuși, faptul că 
într-o mulțime de contexte religioase, devenite deja tradiționale, 
mitul nu se etalează sub forma unui ansamblu arhitectonic 
unificat, ci ia forma dislocată a fragmentelor de istorie sau de 
formule. Edmond Ortigues ia cunoștință de acestea, de exemplu, 
relativ la mitologia mai multor religii africane bogate în obiceiuri, 
din care etnograful nu alege, în general, decât „fragmente ale 
unei « cunoașteri » dispersate în diverse contexte culturale sau 
instituționale”13 (Ortigues, 1981, p. 83). De altfel, el pune această 
fragmentare în paralel eu polimorfismul povestirii dovedit în 
cazul monoteismului:  
 

Peste tot, pentru a ajunge la centru, Spiritul sfărâmă 
Litera. Aceeași incoerență, caracteristică unei gândiri 

 
13 « lambeaux d'une “connaissance” dispersée en divers contextes cultuels ou 
institutionnels ». 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
75 

 

religioase vii, se regăsește în crearea Cărților sfinte: colecții 
de Logia au precedat Evanghelia; cele mai vechi versete ale 
Coranului au fost scrise, se spune, pe oseminte și alte 
materiale disjuncte; Biblia lui Ezdra este un „amestec” de 
documente...14 (Ortigues, 1981, p. 81). 

 
 
Transfigurarea barocă 

 
În sfârșit, la intersecția celor două logici precedente, se 

poate dezvolta o procedură de tip „baroc”, în care formarea 
mitică se vede transformată printr-o re-scriere ludică ce 
acționează prin intermediul inversiunilor, sau aparențelor 
înșelătoare. Astfel, creația ficțională contemporană (literară sau 
audiovizuală) se prezintă adesea sub forma unei recreări libere a 
miturilor străvechi sau apărute din alte contexte culturale. Este, 
deci, vorba nu de o reîntoarcere a mitului, ca și cum am avea de-a 
face cu adaptarea unui mit străvechi la condițiile sensibilității sau 
inteligibilității actuale, ci de o reîntoarcere la mit cu o intenție 
ficțională. 

Scriitorul, adaptând o matrice mitică de referință, 
remitizează astfel literatura, în sensul că el recunoaște că mitul 
oferă o încărcătură simbolică, neegalată și inegalabilă de către 
imaginația individuală. Dar, în loc sa devină simplul mesager 
postum al unui mit mort, scriitorul reunește ansamblul de 
variație și de diferențiere a narativității mitice pentru a face să 
apară în filigran o poveste nouă, inedită. Noul text mitologic este 
deci obținut prin procedee controlate de .structurare, de 
suprapunere, de metisaj, de intersectări intertextuale (amestec de 
mituri biblice și păgâne, de exemplu) care nu sunt deseori lipsite, 
la, rândul lor, de umor sau ironie. Astfel, Frédérick Tristan, 
apărător al unei mișcări plasate sub egida „Noii ficțiuni”, vrea să 
readucă la viață în conținutul noilor povestiri panoplia 

 
14 « Partout pour atteindre au cœur, l'Esprit casse la Lettre. Le même décousu, 
caractéristique d'une pensée religieuse vivante se retrouve dans la confection 
des Livres saints : des collections de Logia ont précédé les Évangiles ; les plus 
vieilles sourates du Coran ont été écrites, dit-on, sur des ossements et d'autres 
matériaux disjoints; la Bible d'Esdras est une marquetterie de “documents”... ». 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
76 

 

imaginarului mitic așa cum Mircea Eliade îl plasa la originea 
viziunii lumii tradiționale. 

 
Pentru noi, oameni cu memoria uzată, cu simțurile 
dereglate, cu inteligența supraîncărcată, este evident că nu 
mai există nici o întoarcere posibilă la acest stadiu 
originar. În schimb, .chiar pe parcursul acestui joc al 
memoriei uzate, al simțurilor dereglate, al inteligenței 
supraîncărcate, noi putem relua firul acestui poiein, 
ridicând la nivelul operei de artă tot ceea ce „autorii buni” 
și „criticii” autentici dezaprobă, adică: parodia, 
neverosimilul, colajul, digresiunea, ucronia, îmbucările 
succesive, falsificarea istorică, amestecul genurilor, 
dialogurile inventate, enigmele, ezoterismul, manipularea 
vizibilului și invizibilului, a seriosului și a burlescului, a 
pseudo-științificului și a epopeii […]15 (Tristan, 1992, p. 77). 

 
În toate aceste practici, proprii creativității artistice 

occidentale, materialul mitic, oral și autohton cunoaște cu 
siguranță o deplasare pe măsura distanței existente între 
creativitatea permanentă a unei civilizații tradiționale și o 
recreare artificială menținută de coduri de creație literară sau 
plastică. Ar trebui totuși să ne agățăm de o nostalgie primitivistă și 
să nu judecăm imaginarul mitic decât în funcție de o pierdere, de o 
distanță, de o îndepărtare față de o formă prototipică? Sau, mai 
bine, n-ar trebui considerat că bogăția mitului rezidă chiar în 
această capacitate de anamorfoză care-i permite să supraviețuiască 
lui însuși sub forma altor expresii? Un mit este poate cu atât mai 
profund și mai bogat, cu cât el rezistă acestei violențe scripturale, 
acestei torsiuni a imaginațiilor individuale și ficționante și cu cât el 

 
15 « Pour nous, hommes à la mémoire usée, aux sens perturbés, à l'intelligence 
encombrée, aucun retour à ce stade originel n'est évidemment possible. En 
revanche, c'est à travers le jeu même de cette mémoire usée, de ces sens 
perturbés, de cette intelligence encombrée que nous pouvons reprendre le fil de 
ce poïein, portant au niveau de l'œuvre d'art tout ce que les “bons auteurs” et les 
“critiques patentés” réprouvent, à savoir : la parodie, l'invraisemblance, le 
collage, la digression, l'uchronie, les emboîtements successifs, la falsification 
historique, le mélange des genres, les dialogues controuvés, les énigmes, 
l'ésotérisme, la manipulation du visible et de l'invisible, du sérieux et du 
burlesque, du pseudo-scientifique et de l'épopée [...] ». 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
77 

 

continuă să incite la ascultare – sau la lectură –, pe scurt, să aibă 
efect, să servească acum și aici oamenilor la elaborarea sensului? 
În această privință, un mit care, deși legat de reprezentările și 
credințele unui grup, nu s-ar lăsa niciodată tradus ar fi nu mai 
bogat, ci mai sărac decât acela care accede la o traductibilitate 
universală, la o traducere spațio-temporală generalizată. 
Imaginația mito-poietică câștigă deci probabil prin faptul de a fi 
smulsă din singularitatea sa, din „idioția” sa, dintr-o 
supradeterminare romantică. 
 
Mit și istorie 

 
Mitul pare deci să dea seamă de o formă eminamente 

mobilă, maleabilă, care renaște din propria cenușă chiar când 
pare să fie pierdută, care dispune de o plasticitate ce îi permite să 
amortizeze diferențele și transformările. Departe de a fi o 
construcție univocă, eternizată, păstrată cu teamă, mitul 
constituie o matrice arhetipală plecând de la care imaginația 
recreată, regenerată, reconstruiește noi povestiri. Atlasul mitic 
lasă deci loc, într-o cultură dată, unor transformări continue, care 
implică totodată mișcări de ascensiune și de declin ale anumitor 
mituri, dar și variații ciclice și ritmice ale acelorași rădăcini 
semantice. Niciodată vitalitatea sferei mitice nu se măsoară mai 
bine decât prin schimbările miturilor, în dublul sens al 
termenului, schimbări interne în cadrul mitului, și chiar 
schimbări ale referențialelor mitice de-a lungul axei temporale 
culturale. Această transformare a miturilor afectează de altfel și 
miturile literare și artistice în general, ca și miturile sociale și 
politice, care comunică între ele în interiorul temporalității 
istorice. 

Perenitatea miturilor pare să fie un fapt plauzibil pentru 
antropolog și sociolog, care se află plasați în fața unor formațiuni 
imaginare a căror inovație, în general, maschează prost pierderea 
unor forme sau conținuturi străvechi. Istoria producțiilor 
materiale este astfel bogată în recurențe, în pseudomorfoze, în 
bucle, care trimit la ceea ce Pareto numește reziduuri invariante 
(Pareto, 1974). Totuși, corpusul mitic evoluează la nivelul 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
78 

 

derivărilor, adică al determinărilor diferite ale aceleiași structuri 
schematice, care cunoaște inflații și deflații succesive. 

Astfel reconstituie Gilbert Durând un tip ideal al mitului 
lui Prometeu, pe baza mitemelor originare, fixe calitativ și 
cantitativ, care. se referă la acte, situații și decoruri (Natură 
titanică, nesupunere abilă, pedeapsă, părinte al oamenilor, 
libertate, nemurire). Devine totuși posibil, într-un timp secund, 
să-i studiem fluctuațiile istorice pe parcursul mai multor familii 
de mituri, care converg toate spre „credința în om contra 
credinței în zei... Acest mit definește deci întotdeauna o ideologie 
raționalistă, umanistă, progresistă, științifică și, uneori, 
socialistă”16 (Durand, 1978, p. 35). Dar pe parcursul reluărilor sale, 
structura mitului suferă, în anumite împrejurări, distorsiuni care 
pot apărea „prin modificarea sau pătrunderea în coloanele 
mitemice”17 (Durand, 1978, p. 38) Mitologia descoperă deci legi 
generale,- „derivări prin simplă pierdere, prin sărăcire până la 
alegorie - și atunci când nu mai există decât unul sau două 
mitemuri, nu mai există mit -, sau prin anastomoză, captare a 
altor serii mitice apropiate”18 (Durand, 1978, p. 47). 

Gilbert Durand consideră totuși necesară reperarea, în 
egală măsură a unui fenomen de uzură a mitului, care duce la 
eclipsa sa în domeniul culturii. Acest proces poate urma două căi, 
una ducând la excesul de denominație, vedem atunci „cum, prin 
simpla conservare a numelui, a numelui propriu, pentru tirs, 
pentru Prometeu, […] dar prin golirea substanței, mitemice, avem 
o uzură a mitului, și nu o dispariție, căci germenul mitic poate 
întotdeauna să înmugurească din nou”19 (Durand, 1978, p. 44); 
celălalt se produce, din contră, dintr-un exces de conotație, care 

 
16 « la foi en l'homme contre la foi en dieu... Ce mythe définit donc toujours une 
idéologie rationaliste, humaniste, progressiste, scientiste et, quelquefois, 
socialiste ». 
17 « par modification ou intrusion dans les colonnes mythémiques ». 
18 « des dérivations par perte pure et simple, par appauvrissement jusqu'à 
l'allégorie – et lorsqu'il n'y a plus qu'un ou deux mythèmes, il n'y a plus de 
mythe –, ou alors par anastomose, captage d'autres séries mythiques proches ». 
19 « comment, par simple conservation du nom, du nom propre, pour le thyrse, 
pour Prométhée, [...] mais par vidage de la substance mythémique, vous avez 
une usure du mythe, mais pas une disparition, car le germe mythique peut 
toujours bourgeonner à nouveau ».  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
79 

 

se alătură unei imposibilități de denominație în cadrul mitului: 
mitul se află deci în stare latentă, dar nu ajunge să se facă 
recunoscut în literaritatea textului.  
 
Ritmica mitică 

 
Pornind de la o astfel de metodă, putem de asemenea să 

urmărim traseul pe care îl urmează, într-un plan diacronic, 
miturile vechi sau noi, ortodoxe sau eretice, derivate sau uzate, 
modul în care ele traversează ansamblul câmpului cultural și cum 
șe formează, în mod regulat, constelații coerente pe parcursul 
expresiilor lor sociale sau artistice. Așa cum a stabilit și Gilbert 
Durand, mitanaliza permite de fapt reconstituirea unui mod de 
ritmici, culturale pentru același phylum mitic și chiar a unor 
bazine de diversificare geo-culturală; pe de o parte, același mit 
urmează un fel de periodicitate a activării sale, care poate fi 
măsurată cu un dispozitiv statistic de frecvențe. Putem astfel 
scoate în evidență, pentru o epocă dată, mituri dominante și 
mituri recesive, a căror durată de viață poate fi chiar evaluată la o 
perioadă de trei generații (Durand, 1979). Putem astfel, pe scala 
macroistoriei, a duratei îndelungate, să reperăm reveniri ciclice 
ale aceluiași pachet de mituri, care servesc, în orice moment, 
drept interpret comun al experienței sociale. Gilbert Durand 
reconstituie astfel ritmica de actualizare a mitului lui Hermes, 
care lasă loc la șase sau șapte „explozii” succesive, fiecare 
văzându-se totuși modificată sub presiunea unei derivări prin 
sincretism, care se produce „atunci când, într-o arie istorico-
culturală, un mit, parțial sau total, este confundat, anexat sau 
anexant al altor travee mitice”20 (Durand, 1987, p. 22). Astfel, în 
epoca Renașterii gotice din secolul al XII-lea, Hermes-Mercur se 
vede, prin alchimie, asociat cu un principiu lunar, în timp ce el 
devine mai degrabă mercurian în secolul al XIV-lea și sfârșește, 
din contră, egiptenizat, la sfârșitul secolului al XVIII-lea; pe de 
altă parte, un același phylum mitic poate lăsa loc, chiar într-o 
civilizație scrisă, unei diversificări geo-culturale în funcție de 

 
20 « lorsque dans une aire historico-culturelle un mythe, en totalité ou en partie, 
est confondu, annexé ou annexant d'autres travées mythiques ». 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
80 

 

bazine semantice care accentuează, fiecare după înșiruirea sa, un 
anume pachet de semnificații. Un mit se declină deci bine Ia 
plural, orientându-se spre polarități care actualizează fiecare 
parte a mesajului hermeneutic care îi este imanent. Gilbert 
Durand descoperă astfel, în Europa creștină, un veritabil atlas 
geo-cultural, care însumează, în funcție de un număr fix de poli, 
diferitele mituri dominante ale unei epoci. Printre altele, putem 
compara astfel climatul socio-cultural celtic care va deriva mitul 
în general pe latura „figurațiilor naturale”, ba chiar realiste, cu cel 
germanic, care „va deriva orice mit în sensul unei interiorizări”21 
(Durand, 1987, pp. 20-21; Wunenburger, 1989, p. 63). În toate 
aceste figuri se găsește deci atestată o dinamică a pluralizării care 
asigură pregnanța mitului în cultură. 

La sfârșitul acestor trasee diferite, mitul se dovedește a fi 
o formă imaginativă profund autoplastică și creatoare. Această 
creativitate se sprijină, în mod paradoxal, pe o anumită 
demitizare, adică pe o alterare a transmisiei literale, pe o 
diminuare a atitudinilor de adeziune care lasă loc, în labilitatea 
labirintică a povestirii, unei subiectivități care își reînsușește 
forma și sensul, sintaxa și semantica. 

Însă această creativitate este în general conținută, pentru 
că ea face posibilă o continuă remitizare, în interiorul structurilor 
dinamice, orientate și polarizate, care canalizează mito-poietica 
pe cale culturală. Căci specificul mitului este, așa cum reiese din 
demersurile structuralist și formalist, confirmate de filosofia 
profunzimilor, acela de a oferi o rezistență proprie, o adevărată 
„antitipologie” care face din aceasta o adevărată materie psihică, 
o realitate arhetipală care parcurge timpul și culturile, și care îl 
alătură universalului, unor forme a priori ale oricărei imaginații. 
Dar tocmai această constrângere substanțială intrinsecă face 
posibilă metamorfoza mitului, care se dovedește a fi un proces 
complex ce combină factori interni (intenție hermeneutică) și 
factori externi (pregnanță culturală a imaginarului). 

Rămâne numai să hotărâm dacă demersul științific al 
mitului, datorat efortului de teoretizare al științelor umane, 
participă el însuși la această logică a metamorfozei. El a provocat, 

 
21 « va dériver tout mythe dans le sens d'une intériorisation ». 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
81 

 

fără îndoială, obiectivare și deci o alterare inedită a mitului, mai 
profundă decât orice alegorizare anterioară, și a dat adesea 
naștere unor obstacole epistemologice neprevăzute, care pot 
ocaziona o misificare antropologică asupra lui homo sermonis, 
omul cuvântului; dar, printr-un fel de viclenie a istoriei, 
disciplină mitografică sau mitologică a contribuit poate, la acest 
sfârșit de istorie extremă a Occidentului, și la remitizarea sau la 
nașterea noilor mituri, care nu sunt, la urma urmei, decât 
metamorfoze ale celor mai străvechi mituri. Căci logos-ul 
științelor umane și-a redescoperit, împotriva oricărei așteptări, 
propriile limite și face loc din nou, în centrul Antropos-ului, 
muthos-ului, fondatorul tuturor sensurilor. 
Referințe: 
 
Aristotel (1990). Poétique [Poetics]. Livre de Poche Classique. 
 
Boulogne, J. (1991). Le travail des poètes sur le mythe [The work of poets 

on myth]. Urania. Universitatea din Lille-III. n° 1, pp. 91-92.  
 
Brisson, L. (1982). Platon, mots et mythes [Plato, words and myths]. 

Maspero.  
 
Bultmann, R. (1968). Jésus, mythologie et démythologisation [Jesus, 

mythology and demythologization]. Seuil.  
 
Chartier, P. (1990). Introduction aux principales théories du roman 

[Introduction to the major theories of the novel]. Bordas. 
 
Dournes, J. (1968). L'homme et son mythe [The man and his myth]. 

Aubier-Montaigne.  
 
Détienne, M. (1981). L'invention de la mythologie [The invention of 

mythology]. Gallimard. 
 
Dufour, R.-D. (1990). Les mystères de la trinité [The mysteries of the 

trinity]. Gallimard.  
 
Durand, G. (1964). L'Imagination symbolique [Symbolic imagination]. 

P.U.F.  
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
82 

 

Durand, G. (1978). Pérennité, dérivations et usure du mythe [Perpetuity, 
derivation and use of myth]. Problèmes du mythe et de son 
interprétation [Problems with the myth and its interpretation]. Les 
Belles-Lettres.  

 
Durand, G. (1979). Figures mythiques et visages de l’œuvre [Mythical 

figures and faces of the work]. Berg International. 
 
Durand, G. (1987). Permanence du mythe et changement de l'histoire 

[Permanence of myth and change of history]. Le mythe et le 
mythique. Cahiers de l'Hermétisme [Myth and the mythical. 
hermeticism notebooks]. Albin Michel. 

 
Eco, U. (1979). L'œuvre ouverte [The Open Work]. Seuil. 
 
Eliade, M. (1969). Le mythe de l'éternel retour [The myth of eternal 

return]. Gallimard. 
 
Freund, J. (1974). Pareto, la théorie de l'équilibre [Pareto, the theory of 

equilibrium]. Seghers. 
 
Girardet, R. (1990). Mythes et mythologies politiques [Political myths and 

mythologies]. Seuil.  
 
Grimal, P. (1963). Romans grecs et latins [Greek and Latin novels]. 

Gallimard.  
 
Huizinga, J. (1951). Homo ludens. Gallimard. 
 
Jousse, M. (1990). Style oral et rythmique et mnémotechnique en verbo-

moteur [Oral and rhythmic style and mnemonics in verbo-motor]. 
G. Baron. 

 
Lévi-Strauss, C. (1962). Pensée sauvage [The Savage Mind]. Plon. 
 
Lévi-Strauss, C. (1971). Mythologique. L'homme nu [Mythological. The 

naked man]. vol. IV. Plon. 
 
Libis, J. (1978). Fermeture mythique et ouverture romanesque [Mythical 

closure and romantic opening]. Problèmes du mythe et de son 
interprétation [Problems with the myth and its interpretation]. Les 
Belles-Lettres. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
83 

 

   
Liotard, J.-F. (1979). La condition postmoderne [The postmodern 

condition]. Les Éditions de Minuit. 
 
Lubac, H. de (1959-1964). Exégèse médiévale. Les quatre sens de l'écriture 

[Medieval Exegesis. The Four Senses of Writing]. 4 vol. Aubier. 
 
Molinié, G. (1977). Roman grec et roman baroque : du mythe au roman. 

La formation et la survie du mythe [The formation and survival of 
the myth]. Les Belles-Lettres. 

 
Nietzsche, F. (1964). La naissance de la tragédie [The birth of tragedy]. 

Gonthier. 
 
Ortigues, E. (1981). Religions du livre, religions des coutumes [Religions of 

the book, religions of customs]. Le Sycomore. 
 
Pépin, J. (1958). Mythe et allégorie [Myth and allegory]. Aubier. 
 
Platon (1982). Georgias. Maspero 
 
Retzler, A. (1981). Mythes politiques modernes [Modern political myths]. 

P.U.F. 
 
Ribard, J. (1978). Littérature médiévale d'origine celtique et le mythe 

[Medieval literature of Celtic origin and myth]. Problèmes du 
mythe et de son interprétation [Problems with the myth and its 
interpretation]. Les Belles-Lettres.  

 
Seznée, J. (1993). La survie des anciens dieux [Survival of the ancient gods]. 

Flammarion. 
 
Tournier, M. (1975). Le vent du Saint-Esprit [The Wind of the Holy Spirit]. 

Gallimard. 
 
Tristan, F. (1992). Lorsqu’il eut traversé le pont, les fantômes vinrent à sa 

rencontre [When he crossed the bridge, the ghosts came to meet 
him]. Jeux de fiction. Cahiers Figures [Fiction games. Figures 
notebooks] Éditions Universitaires de Dijon. n° 10, pp. 62-75. 

 
Voraigne, J. de (1967). Légende dorée [Golden legend]. Garnier-

Flammarion. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
84 

 

 
Wunenburger, J.-Jacques (1989). L'imaginaire baroque : approche 

morphologique à partir du structuralisme figuratif de G. Durand 
[The baroque imagination: A morphological approach based on G. 
Durand’s figurative structuralism]. Cahiers de la littérature du 
XVIIe siècle. Litteratures Classiques [Notebooks on 17th-century 
literature. Classical Literature] n°8, 1986. Privat éditeur, pp. 85-105. 

 
Zumthor, Paul (1987). La lettre et la voix [The letter and the voice]. Seuil. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
85 

 

 
LES CONTES D’HOFFMANN : DE L’ALLEMAND VERS LE 

FRANÇAIS, DE LA LITTÉRATURE À L’OPÉRA, DE 
L’OPÉRA AU CINÉMA1 

 
HOFFMAN’S TALES: FROM GERMAN INTO FRENCH, 

FROM LITERATURE INTO OPERA, FROM OPERA 
INTO FILM 

 
 

Katarina MARINČIČ 
Université de Ljubljana, Slovénie 
University of Ljubljana, Slovenia 

 
Email: katarina.marincic@ff.uni-lj.si  

 
 
 

Abstract 
 
At a time when German Romantic literature was first gaining popularity 
in France, Hoffmann was still a virtually unknown author, even in 
Germany. As a result, his work entered French cultural consciousness 
relatively late, but it left a lasting mark. In this context, we are 
particularly interested in the thesis, already present among 19th-century 
French authors (Gautier, Ampère), that Hoffmann’s popularity with 
French readers is linked to his keen sense of observation and 
description of everyday life. According to this interpretation, 

 
1 Article History: Received: 26.08.2025. Revised 18.09.2025:. Accepted:22.09.2025. 
Published: 15.11.2025. Distributed under the terms and conditions of the Creative 
Commons Attribution License CC BY-NC 4.0. Citation: MARINČIČ, K. (2025). 
LES CONTES D’HOFFMANN : DE L’ALLEMAND VERS LE FRANÇAIS, DE LA 
LITTÉRATURE À L’OPÉRA, DE L’OPÉRA AU CINÉMA. Incursiuni în imaginar 16. 
IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR/ L’IMAGINAIRE ET LES 
ADAPTATIONS DU TEXTE LITTÉRAIRE/ / LITERARY ADAPTATIONS AND 
THE IMAGINARY. Vol. 16. Nr. 1. 85-107. 
https://doi.org/10.29302/InImag.2025.16.1.3. The research for this article was 
conducted as part of research program P6-0239 (Comparative literary and 
literary theoretical studies) funded by ARIS (Slovenian Research and Innovation 
Agency). 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
86 

 

Hoffmann’s short stories and fantasy novels, rooted in reality, are an 
example of marvellous realism. We are also interested in the thesis that 
Hoffmann’s fantastical writings are in fact the precursor of science 
fiction, and in this regard, in the affinities between E.T.A. Hoffmann 
and Honoré de Balzac. Like Hoffmann, whose fantastical stories almost 
always offer the reader a scientific, or at least pseudo-scientific, 
explanation for unusual phenomena, Balzac, a pioneer of the realist 
novel, felt a strong attraction to the fantastical on the one hand, and on 
the other hand, a great respect for science and a particular fascination 
with pseudo-science, such as F. A. Mesmer’s theory of magnetism. In 
addition to the short story L’Élixir de longue vie (The Elixir of Long Life), 
which could almost be considered a plagiarism of Hoffmann, the novel 
La Peau de chagrin (The Magic Skin) is undoubtedly the most 
Hoffmannian of Balzac’s texts. We also discuss the biographical reading 
of Hoffmann’s work, which is particularly characteristic of 19th-century 
France. This reading, according to which Hoffmann is the hero of his 
own works, gave rise to the dramatic text Hoffmann’s Tales by Jules 
Barbier and Michel Carré, produced at the Théâtre de l’Odéon in 1851, 
which also served as the basis for the libretto of Jacques Offenbach’s 
opera, produced at the Opéra-Comique in 1881. Hoffmann first became 
known in France thanks to the translations by François-Adolphe Loève-
Veimars, published between 1829 and 1837. But it was mainly thanks to 
Offenbach’s opera that Hoffmann became so deeply rooted in French, 
European and even German cultural consciousness. In addition to 
countless theatrical productions, the opera Hoffmann’s Tales has been 
the subject of several film adaptations, the most important of which is 
probably the 1951 film by Powell and Pressburger. The theme we would 
like to address is some of the transformations that Hoffmann’s text 
undergoes as it moves from one language to another, from one culture 
to another, from literature to opera, and from opera to cinema. While 
the dramatization and the resulting opera place strong emphasis on the 
biographical element (the poet Hoffmann as a dramatic hero), Michael 
Powell and Emeric Pressburger’s film version emphasises the theatrical 
aspect. The filmmakers retain the fundamental nature of Hoffmann’s 
literature, the explainability of the fantastic. However, viewers of their 
film will no longer find explanations for the unusual events in science, 
pseudo-science or science fiction, nor in psychology, more specifically 
in the psychological profile of the main character. For Powell and 
Pressburger, the fantastical elements in Hoffmann’s tales are the result 
of a theatrical illusion and are therefore a phenomenon specific to the 
theatrical space. 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
87 

 

Keywords: French Romanticism; fantasy literature; operatic 
adaptation; film adaptations. 

 
 

Résumé 
 
Alors que la littérature romantique allemande suscitait un premier 
engouement en France, Hoffmann était encore un auteur pratiquement 
inconnu, même en Allemagne. Par conséquent, son œuvre est entrée 
relativement tard dans la conscience culturelle française, mais elle y a 
laissé une marque durable. Plusieurs auteurs français du XIXe siècle 
(notamment Gautier et Ampère) estimaient que la popularité 
d’Hoffmann auprès des lecteurs français était due à son sens aigu de 
l’observation et de la description de la vie quotidienne. D’après Gautier 
et Ampère, les nouvelles et romans fantastiques d’Hoffmann, ancrés 
dans la réalité, seraient un exemple de « réalisme merveilleux ». Au XXe 
siècle, une thèse émerge selon laquelle la fantastique hoffmannien serait 
le précurseur de la science-fiction. Dans ce contexte, nous nous 
intéressons particulièrement aux affinités entre E.T.A. Hoffmann et 
Honoré de Balzac. L’une des principales caractéristiques des récits 
d’Hoffmann est qu’ils nous offrent toujours une explication scientifique, 
ou du moins pseudo-scientifique, des événements inhabituels. Tout 
comme Hoffmann, Balzac, pionnier du roman réaliste, éprouvait d’une 
part une forte attirance pour le fantastique, d’autre part, un grand 
respect pour la science et une fascination particulière pour la pseudo-
science, comme par exemple la théorie du magnétisme de F. A. Mesmer. 
La nouvelle L’Élixir de longue vie (The Elixir of Life) pourrait presque être 
considérée comme un plagiat d’Hoffmann. Le roman La Peau de chagrin 
(The Magic Skin), l’une des œuvres clés du cycle La Comédie humaine, 
est un texte hoffmannien par excellence. De même, nous allons 
interroger la lecture biographique de l’œuvre d’Hoffmann, 
représentante de l’espace français au XIXe siècle. De cette lecture, selon 
laquelle Hoffmann est le héros de ses propres œuvres, est issu le texte 
dramatique Les Contes d’Hoffmann (Hoffmann’s Tales) de Jules Barbier 
et Michel Carré, produit au Théâtre de l’Odéon en 1851, ainsi que le 
livret de l’opéra de Jacques Offenbach, produit à l’Opéra-Comique au 
1881. Hoffmann s’est d’abord fait connaître en France grâce aux 
traductions de François-Adolphe Loève-Veimars, publiées entre 1829 et 
1837. Mais c’est surtout grâce à l’opéra d’Offenbach qu’il s’est 
profondément ancré dans la conscience culturelle française, européenne 
et même allemande. Outre d’innombrables productions théâtrales, 
l’opéra Les Contes d’Hoffmann a fait l’objet de plusieurs adaptations 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
88 

 

cinématographiques, dont la plus importante est probablement le film 
The Tales of Hoffmann de Powell et Pressburger, sorti en 1951. En 
passant d’une langue à l’autre, d’une culture à l’autre, de la littérature à 
l’opéra, de l’opéra au cinéma, le texte d’Hofmann subit des 
transformations importantes. Alors que la dramatisation et l’opéra qui 
en découle mettent fortement l’accent sur l’élément biographique (le 
poète Hoffmann en tant que héros dramatique), la version 
cinématographique de Michael Powell et Emeric Pressburger met 
l’accent sur l’aspect théâtral. Les cinéastes conservent la nature 
fondamentale du fantastique hoffmannien, son explicabilité. 
Cependant, le spectateur de leur film ne trouvera plus l’explication des 
événements inhabituels dans la science, la pseudo-science ou la science-
fiction, ni dans la psychologie, plus précisément dans le profil 
psychologique du personnage principal. Pour Powell et Pressburger, le 
fantastique dans les contes d’Hoffmann est le fruit d’une illusion 
scénique, ce qui est un phénomène propre à l’espace théâtral.  

 
Mots-clés : E.T.A. Hoffmann ; romantisme français ; littérature 
fantastique ; adaptation opératique ; adaptations cinématographiques. 
 
1. De l’allemand vers le français2 

 
E.T.A. Hoffmann (1776-1822) n’a été connu en France 

qu’après sa mort. Lorsque Madame de Staël présente la 
littérature romantique allemande à ses contemporains français, 
elle ne le mentionne même pas.  

Certes, à l’époque où elle rédige son livre De l’Allemagne 
(On Germany), Hoffmann n’est pas très connu, et encore moins 
célèbre. Néanmoins, on peut supposer avec une quasi-certitude 
que Madame de Staël n’aurait pas fait partie des admirateurs 
d’Hoffmann, même si elle avait connu son œuvre. Aux yeux du 
grand Goethe, que Germaine de Staël admire, Hoffmann est 
l’incarnation du romantisme malsain. Or, pour Madame de Staël, 
malgré l’énorme admiration qu’elle porte à Goethe, « la pièce de 
Faust » est déjà dangereusement proche de la folie. Seul un génie 

 
2 La réception de l´œuvre d´Hofmann en France est un sujet déjà bien étudié. 
Voir par exemple Breuillac, 1906-7 ; Klein, 2000. Nous nous limitons aux faits 
pertinents pour le contenu de l'article. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
89 

 

de la trempe de Goethe peut s’approcher de cette zone 
dangereuse :  

 
La pièce de Faust cependant n’est certes pas un bon 
modèle. Soit qu’elle puisse être considérée comme l’œuvre 
du délire de l’esprit ou de la satiété de la raison, il est à 
désirer que de telles productions ne se renouvellent pas ; 
mais quand un génie tel que celui de Goethe s’affranchit 
de toutes les entraves, la foule de ses pensées est si grande, 
que de toutes parts elles dépassent les bornes de l’art. 
(Staël, 1814, p. 214.) 

 
Ainsi, Les lecteurs français découvrent Hoffmann pour la 

première fois à travers la nouvelle Olivier Brusson d’Henri de 
Latouche, une adaptation (ou bien un plagiat) de Mademoiselle 
de Scudéry. Aujourd’hui, cette nouvelle, dans laquelle on peut 
discerner les contours du genre policier, est considérée comme 
l’une des œuvres les plus importantes d’Hoffmann. À l’époque, 
elle semblait toutefois suffisamment obscure pour être plagiée. 
Ironiquement, le scandale provoqué par le plagiat contribue à la 
renommée d’Hoffmann en France. 

En 1829, Jean-Jacques Ampère publie dans le Globe un 
article sur un livre de Julius Eduard Hitzig, Hoffmann’s Leben und 
Nachlass [La vie et l’héritage d’Hoffmann ; Hoffmann’s life and 
heritage]. Cette présentation fait déjà apparaître certaines 
constantes de la réception française d’Hoffmann. 

Premièrement, le livre présenté par Ampère est une 
biographie de l’auteur allemand. Certes, au XIXe siècle, même 
avant Sainte-Beuve, on considère que la biographie d’un auteur 
est importante pour comprendre sa littérature. Pourtant, dans le 
cas d’Hoffmann, la conviction que l’œuvre est le reflet de la vie 
réelle de l’auteur semble particulièrement bien ancrée. 

Deuxièmement, Jean-Jacques Ampère analyse une qualité 
particulière, un effet spécifique des récits d’Hoffmann. Il 
constate, comme le constatera un peu plus tard Théophile 
Gautier, que la force des récits « merveilleux » d’Hoffmann 
provient de leur « netteté », de la « vérité dans le détail », du 
« naturel » :  

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
90 

 

Concevez une imagination vigoureuse et un esprit 
parfaitement clair, une amère mélancolie et une verve 
intarissable de bouffonnerie et d’extravagance : supposez 
un homme qui dessine d’une main ferme les figures les plus 
fantastiques, qui rende présentes par la netteté du récit et la 
vérité dans le détail les scènes les plus étranges, qui fasse à 
la fois frissonner rêver et rire, enfin qui compose comme 
Callot, invente comme les Mille et une Nuits, raconte 
comme W. Scott, et vous aurez Hoffmann. […] 

Ce qui dans Hoffmann a, selon moi, sur notre âme, 
une véritable prise, ce qui aussi appartient en propre à cet 
écrivain, c’est l’emploi d’un genre de merveilleux que 
j’appellerai le merveilleux naturel. (Cité par Breuillac, 1906, 
p. 428) 

 
En 1829, les œuvres complètes d’Hoffmann traduites par 

François-Adolphe Loève-Veimars commencent à être publiées. 
(Le dernier des vingt volumes de cette édition extrêmement 
populaire paraît en 1837.) Le premier volume contient, en guise 
d’avant-propos, un texte signé par nul autre que Walter Scott. En 
effet, il s’agit de la traduction d’un article de Scott publié en 1827 
dans The Foreign Quarterly Review. Le texte avait déjà 
enthousiasmé Goethe, qui l’avait également traduit en partie. On 
comprend pourquoi. L’analyse de Scott est une critique acerbe non 
seulement de la littérature d’Hoffmann, mais aussi de tout ce que 
cet auteur représente de malsain aux yeux de Scott (et de Goethe). 

 
[…] les ouvrages /d’Hoffmann/, tels qu’ils existent 
aujourd’hui, doivent être considérés moins comme un 
modèle à imiter, que comme un avertissement salutaire du 
danger que court un auteur qui s’abandonne aux écarts 
d’une folle imagination. (Hoffmann, 1832, p. XXXV) 

 
Cet avant-propos ultra critique est précédé d’une apologie 

brève mais passionnée d’Hoffmann faite par le traducteur Loève-
Veimars, qui affirme que le texte de Scott a été inclus dans le livre 
sans son consentement. Étrangement, cette apologie repose 
également sur l’hypothèse selon laquelle le génie d’Hoffmann est 
celui d’un malade, un fou. Selon le traducteur français, une 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
91 

 

approche rationnelle de la littérature d’Hoffmann n’aurait donc 
aucun sens. 

 
Hoffmann a vécu dans une fièvre continuelle ; il est mort 
presque en démence : un tel homme était plus fait pour 
être un sujet d’études que de critiques ; et on devrait 
plutôt compatir à cette originalité qui lui a coûté tant de 
douleur, qu’en discuter froidement les principes. 
(Hoffmann, 1832, p. iij) 

 
Quoi qu’il en soit, l’édition a connu un grand succès. Le 

dernier des vingt volumes a été publié en 1837, alors 
qu’Hoffmann comptait déjà de nombreux admirateurs et 
imitateurs français. Après Loève-Veimars, d’autres traducteurs 
(Th. Toussenel, Henry Egmont, Xavier Marmier) se sont attaqués 
à la traduction des textes les plus importants d’Hoffmann. Ceux-
ci étaient généralement plus fidèles à l’original ou l’adaptaient 
moins au goût français. 

Dans un article consacré à la traduction de Marmier, dont 
il loue la fidélité à l’original, Théophile Gautier s’interroge 
également sur les raisons de l’extraordinaire popularité 
d’Hoffmann auprès des lecteurs français. Sa réponse est sans 
équivoque. Hoffmann n’est ni fou ni déraisonné, son écriture est 
étroitement liée à la « nature », à la vie réelle, voire quotidienne. 
C’est précisément pour cette raison que les Français l’apprécient 
tant. (Pour la même raison, les Allemands, qui sont par nature 
plus exaltés, préfèrent Novalis).  

 
Je ne nie pas qu’Hoffmann n’ait fumé souvent, ne se soit 
enivré quelquefois avec de la bière ou du vin du Rhin et 
qu’il n’ait eu de fréquents accès de fièvre ; mais cela arrive à 
tout le monde et n’est que pour fort peu de chose dans son 
talent […] La cause de la rapidité du succès d’Hoffmann est 
assurément là où personne ne l’aurait été chercher. — Elle 
est dans le sentiment vif et vrai de la nature qui éclate à un 
si haut degré dans ses compositions les moins explicables. 
[…] Sa manière de procéder est très logique, et il ne chemine 
pas au hasard dans les espaces imaginaires, comme on 
pourrait le croire. (Gautier, 1903, p. 43) 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
92 

 

George Sand considère également Hoffmann comme un artiste 
rationnel. 

 
Hoffmann n’a rien conçu au hasard : il n’a créé des êtres 
surnaturels qu’en outrant la réalité d’êtres très bien 
observés ; il n’a fait intervenir le diable dans ses extases 
que comme un principe philosophique. (Cité par Breuillac, 
1906, p. 441) 

 
En résumé : aux yeux d’admirateurs et d’imitateurs 

français tels que Gautier et G. Sand, la caractéristique essentielle 
du fantastique hoffmannien réside dans son ancrage dans la 
réalité, tandis que l’essence du génie d’Hoffmann réside dans son 
sens aigu de l’observation. Ce qui attire particulièrement les 
Français dans les récits d’Hoffmann, c’est leur rationalité.  

« Dans un monde qui est bien le nôtre, celui que nous 
connaissons, sans diables, sylphides, ni vampires, se produit un 
événement qui ne peut s’expliquer par les lois de ce même monde 
familier. » (Todorov, 1970, p. 29). Bien sûr, il ne s’agit pas ici 
d’appliquer la pensée théorique de Todorov à la littérature 
d’Hoffmann (cela a déjà été fait), et encore moins de réfuter une 
célèbre théorie. Nous souhaitons simplement souligner une 
impression particulière que partagent probablement tous les 
lecteurs d’Hoffmann. Même si les événements ne peuvent pas être 
expliqués par les lois du monde familier, le lecteur d’Hoffmann 
est toujours guidé à croire qu’une explication ultime existe, 
qu’elle se présentera. Autrement dit : ce qui nous fait lire les 
histoires d’Hoffmann avec suspense n’est pas l’attente d’un 
dénouement au sens habituel du terme. C’est plutôt de la 
curiosité, l’attente que le mécanisme qui a déclenché ces 
événements inhabituels soit révélé. En lisant les récits 
fantastiques d’Hoffmann, on ne se demande pas si le héros va 
survivre, s’échapper du piège, prouver son innocence, se venger, 
épouser la femme qu’il aime … En lisant Hoffmann, le lecteur se 
pose sans cesse la même question : mais que se passe-t-il ici ? Et 
la réponse vient, immanquablement. Ah oui, cette femme 
étrange n’était qu’un automate ! Bien sûr, cette impression a été 
créée à l’aide d’instruments optiques ! La jeune fille est morte 
d’une maladie pulmonaire aggravée par des troubles émotionnels. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
93 

 

Cet homme a été ressuscité parce qu’il a bu l’élixir. Ce 
malheureux mourra parce que son talisman perd de son pouvoir.  
 
2. Un grand imitateur 

 
Parmi les nombreux épigones français d’Hoffmann, 

Balzac est certainement le plus important en tant qu’écrivain, 
mais aussi, à bien des égards, le plus illustratif en tant 
qu’imitateur. 

Le pionnier du roman réaliste nous a laissé un nombre 
considérable de récits fantastiques. Dans la nouvelle L’Elixir de 
longue vie (1830), l’influence d’Hofmann est si évidente qu’on 
pourrait presque parler de plagiat. Cependant, outre l’imitation, il 
existe certainement des affinités plus profondes entre les deux 
auteurs. L’Elixir de longue vie est un texte hoffmannien, mais il 
contient également de nombreux éléments que l’on peut 
considérer comme autobiographiques, reflétant la vie et la vision 
du monde de Balzac lui-même. Grâce à Laure Surville, sœur et 
première biographe de l’écrivain, nous savons que l’obsession de 
la longévité fait partie de « l’héritage paternel » de Balzac. Tout 
comme un personnage secondaire des contes d’Hoffmann, 
Bernard François Balssa nourrit l’ambition de devenir centenaire 
et explore des moyens de prolonger la vie.  

Dans La Peau de chagrin, roman au thème 
méphistophélique, tout dépend d’un objet magique. Un morceau 
de cuir exauce les souhaits du protagoniste, mais rétrécit à 
chaque souhait exaucé. Chaque fois que le cuir se rétracte, la vie 
du héros raccourcit. Vers la fin de l’histoire, on essaie d’étirer le 
morceau de cuir, qui est déjà tout petit, dans une presse 
hydraulique. Sans succès d’ailleurs. Mais quoi de plus balzacien 
(et hoffmannien) que l’idée de renouveler le pouvoir d’un 
talisman à l’aide d’une machine ? Quoi de plus balzacien (et 
hoffmannien) que cette combinaison de magie et de science ? 

Dans le roman Ursule Mirouët (1841), les événements 
inhabituels sont expliqués à l’aide de la théorie du magnétisme 
de Franz Anton Mesmer (1734-1815), médecin autrichien, à 
propos duquel Louis Claude de Saint Martin s’exclame : « C’est 
Mesmer, l’incrédule Mesmer, cet homme qui n’est que matière, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
94 

 

et qui n’est même pas en état d’être matérialiste; c’est cet 
homme, dis-je, qui a ouvert la porte aux démonstrations 
sensibles de l’esprit. » (Cité par Baldensperger, 1927, p. 224) 

Mesmer doit une grande partie de sa popularité à la soif 
de miracles de son époque, mais il explique lui-même ces 
miracles de manière scientifique, comme des phénomènes 
naturels, résultat du magnetisme animal. Comme on le sait, 
Hoffmann et Balzac sont tous deux fascinés par Mesmer, et plus 
particulièrement par le phénomène du miracle scientifiquement 
explicable. Balzac voue un immense respect aux hommes de 
science en général, mais plus particulièrement aux visionnaires, 
dont les théories ne seront scientifiquement prouvées qu’à l’avenir.  

En 1951, Michael Powell et Emeric Pressburger réalisent le 
film The Tales of Hoffmann, une adaptation cinématographique 
de l’opéra Les Contes d’Hoffmann de Jacques Offenbach. Parmi 
les admirateurs de ce film figurent certains grands noms de 
l’histoire du cinéma. George A. Romero, pionnier du cinéma 
d’horreur, le proclame pour son film préféré, « my favorite film of 
all time, the movie that made me want to make movies » (George 
Romero on «Tales of Hoffmann». [Video]). Expliquant cette 
admiration dans une interview télévisée réalisée en 2005, Romero 
attribue à Powell et Pressburger une affinité visionnaire avec le 
genre de la science-fiction : « I think that there are elements in it 
that could be right out of a horror film. The idea of the doll being 
alive, you know, it’s like an android. A little science-fiction 
there? » (George Romero on «Tales of Hoffmann». [Video]). 

Le point de vue de Romero est celui d’un cinéaste. Mais 
on ne peut pas s’empêcher de s’exclamer : bien sûr, un peu de 
science-fiction, et pas seulement un peu ! La « science-fiction » 
dans Les Contes d’Hoffmann n’est en aucun cas une invention de 
Powell et Pressburger, ni d’Offenbach ou de son librettiste. La 
« science-fiction » est déjà présente dans les récits d’Hoffmann, 
écrits durant la première moitié du XIXe siècle. Pour Hoffmann, 
ainsi que pour Balzac, la science et la fiction ne s’excluent pas 
mutuellement. 
 
 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
95 

 

3. Hoffmann, poète de sa vie 
 
Théophile Gautier, qui estime que la vie d’Hoffmann n’a 

pas eu d’influence directe sur son œuvre, fait figure d’exception 
parmi ses contemporains. La plupart des admirateurs français 
considèrent Hoffmann comme un écrivain autobiographique qui 
s’incarne d’une manière ou d’une autre dans les héros de ses 
œuvres. Aux yeux des lecteurs français du XIXe siècle, Hoffmann 
est donc, pour reprendre l’expression de Stefan Zweig, un 
exemple typique de poète de sa vie.  

Bien sûr, mettre l’accent sur la biographie d’Hoffmann, 
c’est aussi et surtout tenter d’expliquer la nature particulière 
(mystérieuse) de ses œuvres. Une lecture biographique permet 
au lecteur de percevoir le fantastique hoffmannien comme le 
fruit du « délire », de la « fièvre continuelle », d’une maladie, 
donc presque comme un phénomène naturel. Inutile à dire, cette 
soi-disant démystification de l’œuvre d’Hoffmann est au même 
temps une mystification romantique de sa personne.  

Pour George Sand, par exemple, Hoffmann se fond dans 
une de ses figures littéraires : « […] je pensai à toi, aimable 
Théodore, facétieux Kreyssler, Hoffmann ! » (Sand, 1869, p. 312) 

Jules Janin se réclame de lui et l’invoque dans son récit 
fantastique Hoffmann et Paganini [Hoffmann et Paganini]: « Ce 
soir-là je me sentis le besoin de te voir, Théodore, ô mon cher 
artiste, avide poursuivant du rien, sous toutes ses faces, hardi 
champion de la couleur, du son, de la forme, de toutes les 
manières d’être un poëte […]. » (Janin, 1863, p. 158) 

 
4. Hoffmann, rôle de ténor 

 
L’interprétation selon laquelle Hoffmann est le véritable 

héros de ses histoires est également le point de départ de la pièce 
de théâtre de Jules Barbier et Michel Carré, d’après laquelle Jules 
Barbier écrit le livret de l’opéra d’Offenbach.  

Les auteurs de cette adaptation théâtrale ont 
certainement créé le personnage d’Hoffmann dans le but de 
répondre aux attentes d’un public qui a largement intégré l’idée 
d’un Hoffmann-poète de sa propre vie. Cependant, Barbier et 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
96 

 

Carré ont également résolu un problème dramaturgique 
important grâce à cette intervention. Ils ont ainsi assuré la 
structure et la cohérence de la pièce, puis de l’opéra. Dès 
l´instant où Hoffmann se présente dans le prologue comme le 
personnage central et le narrateur homodiégétique, l’unité de la 
pièce est assurée. À partir de ce moment, le texte dramatique 
véhicule un message, un dilemme psychologique clairement 
identifiable, quelques grandes questions éternelles que le public 
reconnaît avec un certain plaisir. Y a-t-il de la place pour l’amour 
dans la vie d’un poète ? Un poète peut-il servir à la fois une 
femme et sa muse ?  

Le personnage insaisissable de la chanteuse Stella joue un 
rôle important dans ce cadre narratif. Stella est l’amour actuel 
d’Hoffmann, mais tant dans l’épilogue que dans le prologue, il est 
clairement indiqué qu’elle est également la synthèse des trois 
amours précédents dont Hoffmann (le personnage dramatique) 
parle à ses compagnons de taverne. (Cet « éternel féminin » 
hoffmannien, le concept que l’écrivain allemand explore et 
exploite sous différentes formes, et que Barbier et Carré 
attribuent à leur héros dramatique, a certainement laissé une 
empreinte profonde dans la littérature romantique française, en 
particulier chez Gérard de Nerval (Voir Chamarat-Malandain, 
1978). 

De toute évidence, un texte dramatique a besoin de 
personnages, pas de narrateurs. Si l’on constate que la structure 
narrative du drame (et de l’opéra) Les Contes d’Hoffmann est plus 
simple, plus schématique que celle des textes narratifs 
d’Hoffmann, cela ne constitue pas nécessairement une critique.  

Le principe fondamental de la simplification effectuée par 
Barbier et Carré est l’introduction du personnage d’Hoffmann. 
Étant donné que les textes de départ (les contes d’Hoffmann), à 
partir desquels le texte dramatique puis le livret d’opéra ont été 
créés, ont des structures narratives très différentes, il vaut peut-
être la peine d’examiner de plus près la transformation des trois 
récits en trois actes dramatiques.  

La pièce, ainsi que le livret de l’opéra, s’inspirent de trois 
contes d’Hoffmann : L’Homme au sable (Der Sandmann; The 
Sandman), Le Conseiller Krespel (Rat Krespel ; traduit par Loève-



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
97 

 

Veimars comme Le violon de Cremone ; The Cremona Violin) et Le 
reflet perdu (Die Geschichte vom verlornen Spiegelbilde ; The Story 
of the Lost Reflection).  

Le troisième conte (Le reflet perdu) subit les changements 
les plus radicaux, mais on peut remarquer des points communs 
entre la structure de ce récit et celle de la dramatisation de 
Barbier et Carré.  

Le reflet perdu est une histoire à plusieurs niveaux, en fait 
le dernier épisode d’une série d’histoires intitulée Les aventures 
de la nuit de la Saint-Sylvestre (Die Abenteuer des Sylvester-
Nacht ; A New-Year’s Eve Adventure). Cette série de récits s’inscrit 
dans une situation narrative de base. Dans une taverne, les 
buveurs se racontent des histoires drôles et étranges. Parmi eux 
se trouve aussi un « Hoffmann », personnage-narrateur au 
second degré. Cependant, le narrateur principal est un 
« voyageur enthousiaste », « Hoffmann » n’ajoute que quelques 
commentaires. 

Le protagoniste du Reflet perdu est un certain Erasmus 
Spikher. Après avoir rêvé de l’Italie pendant de longues années, 
ce petit bourgeois allemand réalise son souhait et part en voyage. 
Il laisse sa femme et son fils à la maison. À Florence, il est séduit 
par une courtisane et se fait voler son reflet par le Diable. À son 
retour, il est renvoyé par son épouse, car un homme sans reflet 
ne peut pas être un bon père de famille : 

 
Mais du reste, tu concevras toi-même que, privé de reflet, 
tu sers de risée au monde, et que tu ne saurais dignement 
représenter un père de famille convenable et complet, 
capable d’inspirer le respect à sa femme et à ses enfants. 
[…] Va donc encore un peu courir le monde, et tâche de 
rattraper ton reflet au diable : si tu y parviens, tu seras 
accueilli ici à ton retour avec joie et cordialité. Embrasse-
moi (Spikher l’embrassa) : et maintenant – bon voyage ! 
(Hoffmann, 1840, p. 87) 

 
Ce dénouement est raconté sur un ton ironique et avec 

une bonne dose d’intertextualité. Au cours des voyages 
mouvementés qui font suite à ce deuxième départ, Spikher 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
98 

 

rencontre Pierre (Peter) Schlemihl, héros d’un récit très connu de 
Chamisso. 

 
Il rencontra un jour un certain Pierre Schlemihl. Celui-ci 
avait vendu son ombre ; tous deux songèrent à voyager de 
compagnie, de telle sorte qu’Érasme Spikher eût projeté 
l’ombre nécessaire, tandis qu’en revanche Pierre Schlemihl 
eût fourni le reflet qui manquait. Mais cela n’eut pas de 
suite. (Hoffmann, 1840, p. 88) 

 
Suit un postscriptum dans lequel « Hoffmann » reçoit 

une sorte d’explication de la part du voyageur enthousiaste : 
Post-scriptum du voyageur enthousiaste 

 
[…] Encore tout rempli des apparitions de la nuit de Saint-
Sylvestre, je suis presque tenté de croire que mon 
conseiller de justice était en réalité une véritable poupée 
de sucre candi, sa brillante société un étalage de la Noël ou 
du jour de l’an, et la charmante Julie cette séduisante 
création de Rembrandt ou de Callot, qui déroba 
frauduleusement au pauvre Érasme Spikher son reflet si 
ressemblant et si beau. (Hoffmann, 1840, p. 89) 

 
Dans la dramatisation de Barbier et de Carré, ainsi que 

dans l’opéra d’Offenbach, l’histoire d’un petit bourgeois allemand 
confus par l’Italie est transformée en un épisode de la vie 
amoureuse d’Hoffmann. Dans le texte source (l’histoire telle 
qu’écrite par E.T.A. Hoffmann), un homme très ordinaire se rend 
à Florence, où il se laisse séduire par une courtisane. Ses 
égarements s’expliquent par sa naïveté. Hoffmann, héros de 
théâtre et d’opéra, succombe au charme de la séductrice parce 
qu’il est poète. En tant que poète, il est sujet aux illusions, 
capable d’aimer passionnément une femme dont il sait qu’elle est 
une courtisane. 

Le fait que l’action soit transposée de Florence à Venise 
n’est peut-être pas un détail insignifiant. Pour s’enivrer d’amour, 
le poète a besoin d’une Italie plus caractéristique et plus 
reconnaissable que le petit bourgeois.  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
99 

 

Dans les deux versions, l’histoire est vraisemblable, 
psychologiquement crédible. Les évènements extraordinaires 
sont présentés comme des illusions éphémères d’un homme qui 
se trouve dans un état mental particulier.  

Le deuxième acte de l’opéra d’Offenbach (et de la pièce 
de Barbier et Carré), le conte Le Conseiller Krespel, est la partie de 
la dramatisation qui reste la plus fidèle au texte original d’ E.T. A. 
Hoffmann. Hoffmann (personnage dramatique et d’opéra) aime 
Antonia, une jeune femme tuée par son talent artistique. Antonia 
est malade et devrait renoncer au chant. Malgré les efforts de son 
père pour la protéger, elle devient la proie du tentateur, le 
Docteur Miracle, qui l’incite à chanter. 

Les modifications apportées au texte original d’Hoffmann 
dans la dramatisation et l’adaptation pour l’opéra ne concernent 
pas tant la forme et le contenu que l’atmosphère. Dans la pièce et 
dans l’opéra, celle-ci est sombre, effrayante, tragique, abstraite. 
Le conseiller Krespel, récit original d’E.T.A. Hoffmann, n’est pas 
dépourvu d’éléments comiques, voire réalistes. 

Force est de constater que l’essence de l’humour 
hoffmannien réside dans l’apparition soudaine et surprenante du 
comique. Dans les textes narratifs d’Hoffmann, il arrive très 
souvent que la réalité s’immisce dans le récit à travers le 
comique. L’histoire tragique d’une jeune fille qui meurt pour son 
art s’entremêle naturellement et sans heurts avec une anecdote 
amusante de la vie conjugale de ses parents. 

 
Crespel, plongé dans le tourbillon de ses accords, continua 
de jouer du violon avec son enthousiasme ordinaire, et il 
arriva que son archet atteignît légèrement la signora. — 
Bestia tedesca ! s’écria-t-elle en se relevant avec fureur ; en 
même temps elle arracha le violon des mains du conseiller, 
et le mit en pièces en le frappant contre une table de 
marbre. Le conseiller resta pétrifié ; mais, se réveillant 
comme d’un rêve, il souleva avec force la signora, la jeta 
par la fenêtre de sa propre maison, et, sans s’inquiéter de 
ce qui arriverait, il gagna Venise, d’où il partit aussitôt 
pour l’Allemagne. (Hoffmann, 1832, p. 47) 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
100 

 

La partie la plus célèbre du drame et de l’opéra, le 
premier acte, dans lequel le protagoniste tombe amoureux d’une 
poupée mécanique, est basé sur la nouvelle L’Homme de sable. Le 
texte d’origine, incontestablement l’une des plus fascinantes 
œuvres d’Hoffmann, n’est pas l’histoire d’une poupée mécanique, 
mais d’un traumatisme infantile. Le protagoniste, Nathanaël, 
raconte ce traumatisme dans une lettre à son ami Lothar, qui est 
le frère de sa fiancée Clara. En effet, une grande partie de 
l’histoire est racontée sous forme de lettres, complétées à la fin 
par un commentaire du narrateur. (Dans ce célèbre récit, 
personne ne s’appelle Hoffmann).  

Le petit Nathanaël est marqué à vie par la présence 
inquiétante d’un personnage mystérieux qui rend visite à son 
père de temps en temps et se retire avec lui pour faire des choses 
mystérieuses. Nathanaël, qui doit se coucher chaque fois que 
cette personne arrive, commence à associer cet homme à la 
légende de l’Homme au sable. 

Dans sa petite enfance, Nathanaël est exposé à deux 
versions de cette légende. La première est la version de sa bonne 
et douce mère :  

 
Il n’y a point d’homme au sable, mon cher enfant, répondit 
ma mère ; quand je dis : Voici l’homme au sable ! cela veut 
dire seulement : vous avez sommeil, et vous ne pouvez 
tenir les yeux ouverts, comme si l’on vous y avait jeté du 
sable. (Hoffmann, 2014, p. 85) 

 
La deuxième est celle d’une vieille servante :  

 
C’est un méchant homme qui vient trouver les enfants 
quand ils refusent d’aller au lit ; alors il jette de grosses 
poignées de sable dans leurs yeux, qui sortent tout 
sanglants de la tête ; puis il les enferme dans un sac, et les 
emporte dans la lune pour servir de pâture à ses petits, qui 
sont dans leur nid. Ceux-ci ont, comme les hiboux, des 
becs crochus avec lesquels ils mangent les yeux aux petits 
enfants qui ne sont pas sages. (Hoffmann, 2014, p. 
85) 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
101 

 

Il va sans dire que Nathanaël accepte et intériorise la 
version de la vieille servante. Les expériences traumatisantes du 
petit garçon culminent le soir où il surprend son père et son 
mystérieux visiteur, Coppélius – l’Homme au sable, en train de 
pratiquer de l’alchimie. Coppélius tente de lui arracher les yeux, 
mais le père de Nathanaël l’en empêche. Après cet événement, 
Nathanaël reste longtemps malade. Coppélius disparaît de la vie 
de la famille – seulement pour réapparaître dans la vie du 
protagoniste sous le nom de Coppola, l’un des deux créateurs de 
la poupée mécanique, Olympie dont Nathanaël, désormais jeune 
homme, tombe passionnément amoureux. Fait important et 
révélateur : c’est Coppola qui a créé les yeux d’Olympie.  

Comment est-il possible qu’un jeune homme, qui est en 
plus fiancé à une jolie et gentille jeune fille, tombe amoureux 
d’une poupée mécanique (voir Charue, 1985)? Tout d’abord, la 
poupée est un véritable chef-d’œuvre, un automate parfait. 
Ensuite, Coppola donne à l’infortuné Nathanaël une paire de 
lunettes magiques, à travers lesquelles Olympie lui semble 
vivante. 

Il existe donc une explication élémentaire, pseudo-
scientifique à l’engouement bizarre de Nathanaël. Cependant, 
tant dans le récit d’E.T.A. Hoffmann que dans l’adaptation 
théâtrale et lyrique, l’analyse psychologique côtoie la science-
fiction. 

Dans le récit, Nathanaël tombe amoureux d’Olympie 
malgré – ou peut-être à cause de – ses fiançailles heureuses avec 
Clara. Les yeux morts d’Olympie s’illuminent lorsqu’il les regarde. 
Le corps d’Olympie est froid, mais Nathanaël trouve qu’il est 
beaucoup plus chaud que celui de Clara lorsqu’il le réchauffe de 
ses caresses. Il en va de même pour ses lèvres. 

Clara, une jeune fille vertueuse et intelligente, tente de 
convaincre Nathanaël que son angoisse n’est que le fruit de son 
imagination. Il n’est probablement pas essentiel que Clara ne 
comprenne pas la profondeur de la détresse de Nathanaël. Il est 
fatal qu’elle sous-estime l’importance de son imagination. 
Olympie, quant à elle, lui sert de miroir. Elle est une créature qui 
se nourrit de ses rêveries et témoigne ainsi de l’importance de 
son imagination. Car Nathanaël n’est pas seulement un jeune 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
102 

 

homme ayant vécu une enfance traumatisante, il est aussi un 
jeune poète pompeux et égocentrique. Il adore Olympie parce 
qu’il « n’avait jamais eu un auditeur aussi excellent ».  

 
Nathanael extrayait du fin fond de tous ses tiroirs tout ce 
qu’il avait écrit ou composé autrefois, poèmes, fantaisies, 
nouvelles, rêveries, romans ; et chaque jour, il y ajoutait 
une multitude de sonnets, de stances, de ballades 
fantastiques qu’il lisait et relisait à Olympie durant des 
matinées entières, sans se lasser et sans discontinuer. Mais 
aussi c’est qu’il n’avait jamais eu un auditeur aussi 
excellent. — Olympie ne brodait ni ne tricotait, elle ne 
regardait pas à la fenêtre, elle ne donnait pas à manger à 
un petit oiseau, elle ne jouait pas avec un petit bichon, elle 
ne roulait pas dans ses doigts de petites bandes de papier, 
ni rien autre chose, elle n’avait jamais besoin de 
comprimer un bâillement par une petite toux forcée. — 
Bref, elle regardait son amant dans les yeux, durant des 
heures d’horloge, dans une attitude fixe et immuable, sans 
bouger, sans souffler, et son regard s’animait toujours de 
plus de vivacité et d’ardeur. Seulement, lorsqu’enfin 
Nathanael se levait et lui baisait la main ou même la 
bouche, elle disait : « Ha ! — ha ! » et puis après : « Bonne 
nuit, mon cher ! »  

« Oh ! âme sublime et profonde ! s’écriait 
Nathanael seul dans sa chambre, ce n’est que par toi, par 
toi seule que j’ai été compris. » (Hoffmann, 2014, p. 113) 

 
Ce joyau de l’humour noir hoffmannien est conservé, du 

moins en partie, dans la dramatisation et l’opéra. L’un des 
principaux charmes d’Olympia est son silence. La belle n’ouvre la 
bouche que pour chanter et prononcer un seul et unique mot : « 
Oui ». 

D’autre part, seules certaines parties de l’histoire originale 
sont conservées dans la version théâtrale. Nathanaël disparaît, 
emportant avec lui son ami, sa fiancée et ses souvenirs 
traumatisants. C’est Hoffmann, personnage dramatique, qui 
tombe amoureux d’une poupée mécanique. Elle est belle. Elle 
« sait écouter ». Il la voit à travers les lunettes magiques de 
Coppola. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
103 

 

Dans les deux cas, les événements inhabituels qui se 
produisent peuvent s’expliquer à deux niveaux. Premièrement, 
comme une illusion d’optique provoquée par la science. 
Deuxièmement, comme la conséquence d’un certain état 
psychologique. Nathanaël souffre d’une maladie mentale. 
Hoffmann est poète et, en tant que tel, hypersensible par nature, 
sujet aux illusions. La folie et le talent artistique ne sont pas tout 
à fait la même chose, mais la frontière entre les deux est mince. 

 
5. De l’opéra au cinéma 

 
Comme nous avons pu le constater, l’un des attraits 

essentiels de la prose d’Hoffmann pour les lecteurs français du 
XIXe siècle était son ancrage dans la réalité, ce que Jean-Jacques 
Ampère appelle son « merveilleux naturel ». (Cité par Breuillac, 
1906, p. 428) Dans la dramatisation de Barbier et Carré, le 
réalisme hoffmannien est relégué presque exclusivement au 
prologue et à l’épilogue. Dans les scènes de taverne, le 
protagoniste (Hoffmann) montre son côté bouffon, malgré la 
présence de sa muse, déguisée en jeune ami. Les rêves amoureux 
du poète s’inscrivent dans le cadre d’une réalité banale, voire 
quelque peu déprimante. La mise en scène détermine si ces 
scènes sont dominées par le comique ou la banalité. 

Les scènes dans la taverne, en particulier celles du début 
du film, sont sans doute la partie la moins réussie de la célèbre 
adaptation cinématographique de Michael Powell et Emeric 
Pressburger. Elles ne sont pas seulement vieillies, elles donnent 
l’impression d’être déjà vieilles à leur naissance. Bien que le 
spectateur soit averti par une inscription que la taverne se trouve 
« à Nuremberg », les décors et les costumes rappellent les 
comédies musicales américaines des années 1950. Compte tenu 
de la perfection esthétique du film, l’atmosphère allemande 
factice et clichée du prologue est particulièrement dérangeante. 
Même dans le film muet de Richard Oswald, datant de 1916, les 
scènes dans la taverne sont nettement plus convaincantes, tout 
comme la représentation du milieu petit-bourgeois dans lequel 
vit le jeune Hoffmann. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
104 

 

Il semble tout à fait évident que pour Powell et 
Pressburger, ce prologue, qu’ils doivent conserver pour des 
raisons dramaturgiques, n’est pas le véritable point de départ, ni 
le cadre réel des aventures amoureuses d’Hoffmann. Le réalisme 
– y compris le « merveilleux naturel » d’Hoffmann – leur est 
étranger.  

Le dénouement principal de l’adaptation 
cinématographique reste le même que dans l’opéra : Hoffmann 
rate l’occasion de rencontrer la femme qu’il aime parce qu’il est 
complètement ivre. 

Dans l’adaptation cinématographique comme dans 
l’opéra, cet échec amoureux réjouit la muse d’Hoffmann, qui est 
convaincue que le poète doit se consacrer à son art et non à des 
femmes. 

Cependant, dans le film, l’explication des événements 
étranges, mystérieux, fantastiques et miraculeux qui se 
produisent ne réside ni dans l’imagination débridée d’Hoffmann, 
ni dans la ruse et les artifices des opticiens et des alchimistes. 

Powell et Pressburger apportent un changement 
apparemment minime au livret de Barbier. Dans leur version, 
Stella, la femme qui incarne les trois amours précédentes 
d’Hoffmann, n’est pas une chanteuse d’opéra, mais une danseuse, 
une ballerine. Elle n’est pas une voix en arrière-plan, elle a une 
présence scénique exceptionnelle, sa danse onirique et chargée 
d’érotisme envahit l’écran. Ce spectacle nous fait oublier la 
misérable scène de taverne et s’impose comme le cadre véritable 
des aventures d’Hoffmann.  

La raison principale de ce changement réside 
probablement dans la volonté des deux cinéastes d’exploiter au 
maximum le potentiel visuel des contes de Hoffmann. La 
danseuse est sans aucun doute un motif artistique plus 
intéressant que la chanteuse. Mais il existe également une raison 
plus profonde. En plaçant les aventures fantastiques et 
légèrement effrayantes d’Hoffmann dans le cadre d’un spectacle 
de ballet, Powell et Pressburger offrent au spectateur une 
interprétation des événements fantastiques qui est 
complètement différente de celle proposée par les textes 
originaux (les nouvelles d’E.T.A. Hoffmann), ainsi que par la 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
105 

 

dramatisation de Barbier et Carré et même par la plupart des 
mises en scène de l’opéra d’Offenbach. Dans les Contes 
d’Hoffmann (Hoffmann’s Tales) de Powell et Pressburger, les 
événements fantastiques ne sont pas présentés comme étant le 
résultat du magnétisme, d’illusions d’optique, d’expériences 
alchimiques, ni même comme étant le résultat de certains états 
d’esprit. Dans ce film, le fantastique est lié à l’illusion à laquelle 
nous sommes soumis dans un lieu précis : le théâtre. 

Bien que de nombreuses années se soient écoulées depuis 
la réalisation du film, même un non-spécialiste peut reconnaître 
sa perfection technique. Le caractère théâtral des Contes 
d’Hoffmann de Powell et Pressburger est un effet soigneusement 
créé à l’aide des moyens cinématographiques.  

Il est évident que, d’un point de vue technique, il aurait 
été possible de créer une image plus convaincante de Venise. Et 
pourtant, les cinéastes ont décidé de représenter Venise comme 
un décor, comme une toile de fond. Federico Fellini crée un effet 
similaire dans le film Amarcord. L’apparition nocturne du 
paquebot Rex, qui est presque un mirage pour les habitants d’une 
petite ville côtière, est présentée comme une scène de théâtre, 
avec une naïveté qui fait appel à l’imagination du spectateur. 

Il en va de même pour les scènes dans lesquelles la 
poupée mécanique tombe en panne et se brise en morceaux. 
Dans le film de Powell et Pressburger, la fin tragique d’Olympia 
rappelle le spectacle raté d’un magicien de foire, un tour de 
magie dont le « secret » n’est que partiellement dissimulé par un 
rideau noir légèrement décoloré. 

Le film contient probablement des éléments qui 
déplaisent à la plupart des amateurs d’opéra, déjà dérangés par le 
fait que seuls quelques acteurs principaux chantent réellement 
leurs rôles, tandis que les autres se contentent d’ouvrir la bouche, 
leur voix étant doublée par de véritables chanteurs d’opéra. 
Malgré cela, on peut constater que l’adaptation 
cinématographique conserve de manière très spécifique l’une des 
caractéristiques fondamentales de la prose fantastique 
d’Hoffmann. Probablement pas le naturel, ni le réalisme. 
Probablement et malheureusement pas l’humour hoffmannien. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
106 

 

Mais en tout cas, la certitude qu’il existe toujours une explication 
aux événements fantastiques. 

Cependant, bien que Powell et Pressburger conservent 
l’explicabilité hoffmannienne des événements inhabituels, leur 
adaptation, ou plutôt leur transposition de l’opéra au genre 
cinématographique, entraîne un changement notable. Dans ses 
récits fantastiques, E.T.A. Hoffmann propose au lecteur des 
explications scientifiques ou pseudo-scientifiques de 
phénomènes inhabituels. Ces explications, bien que simplifiées, 
sont également présentes dans l’adaptation théâtrale de Barbier 
et Carré et dans l’opéra d’Offenbach. Le film de Powell et 
Pressburger, qui n’a rien à voir avec les enregistrements 
cinématographiques et télévisés d’opéras, est essentiellement une 
vision cinématographique du théâtre, plus précisément une 
analyse des effets psychologiques du spectacle théâtral. La 
conclusion principale de cette analyse serait probablement qu’au 
théâtre, les illusions sont un phénomène naturel, voire habituel. 
 
 
References: 
 
Books and Book Chapters (Livres et chapitres de livres) : 
 
Gautier, T. (1903). Souvenirs de théâtre et de critique [Memories of theatre 

and criticism]. Bibliothèque-Charpentier. 
 
Hoffmann, E.T.A. (1832). Contes fantastiques (Fantastic Tales). (A.F. 

Loève-Veimars, Trans.). Eugène Renduel. 
 
Hoffmann, E.T.A. (1840). Contes fantastiques (Fantastic Tales). (H. 

Egmont, Trans.). Perrotin. 
 
Hoffmann, E.T.A. (2014). Contes nocturnes [Night tales]. (H. Egmont, 

Trans.). Classiques Garnier. 
 
Janin, J. (1863). Contes fantastiques et contes littéraires [Fantastic tales and 

literary tales]. Michel Lévy frères. 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
107 

 

Klein, U. (2000). Die produktive Rezeption E.T.A. Hoffmanns in Frankreich 
[The productive reception of E.T.A. Hoffmann in France]. Peter 
Lang. 

 
Sand, G. (1869). Lettres d’un voyageur [Letters from a traveler]. Michel 

Lévy frères. 
 
Staël Holstein, G. de (1814). De l’Allemagne (On Germany). Librairie 

Stéréotype. 
 
Todorov, T. (1970). Introduction à la littérature fantastique. (The 

Fantastic: A Structural Approach to a Literary Genre). Seuil. 
 
Journal Articles (Aticles de revues) : 
Breuillac, M. (1906). Hoffmann en France [Hoffmann in France]. Revue 

d’histoire littéraire de la France (Journal of French Literary History), 
3e Année, No. 3 (1906), pp. 427-457. 

 
Chamarat-Malandain, G. (1978). Récit, miroir, histoire. Aspects de la 

relation Nerval- Hoffmann [Narrative, mirror, history. Aspects 
of the Nerval-Hoffmann relationship]. Romantisme 
(Romanticism), 1978, n°20, pp. 79-93. 

 
Charue, J. (1985). Peut-on s’éprendre d’une femme-machine ? Remarques à 

propos de  L’homme au sable d’E.T.A. Hoffmann [Can one fall in 
love with a machine woman? Remarks on E.T.A. Hoffmann’s The 
Sandman]. Les Études philosophiques (Philosophical Studies), 
janvier-mars  1985, No. 1, pp. 57-75.  

 
Web and Online Content (Contenu Web et en ligne) : 
George Romero on «Tales of Hoffmann». [Video]. Youtube. 

 https://www.youtube.com/watch?v=c3Wo8ICLlIQ (consulté le 
14 juillet 2025). 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
108 

 

 
IMAGINARUL MITIC AL NEMURIRII ÎN 

METAMORFOZE LITERARE ȘI CINEMATOGRAFICE: 
TINEREȚE FĂRĂ TINEREȚE DE MIRCEA ELIADE1 

 
THE MYTHICAL IMAGINATION OF IMMORTALITY IN 

LITERARY AND CINEMATOGRAPHIC 
METAMORPHOSES: YOUTH WITHOUT YOUTH BY 

MIRCEA ELIADE 
 
 

Ionel BUȘE 
Universitatea din Craiova, România/ CSIR „Mircea Eliade”, Craiova, 

România 
University of Craiova, Romania/ Mircea Eliade CSIR, Craiova, Romania 

 
Email: ionelbuse@yahoo.com 

 
 

 
Abstract 

 
The mythical imagination, through its logos spermaticos, survives 
through its narrative metamorphoses, rewriting itself with each story. 
Our study aims to highlight Mircea Eliade’s ideas concerning the 
creative relationship between myth and literature, between myth and 
art in general. The first part is devoted to the theoretical aspect through 
which the researcher shows how the narrative scenarios of myth 
develop in literature (short stories, tales, novels) in new forms resulting 
from a generative structure of the imagination that constitutes the 

 
1 Article History: Received: 26.08.2025. Revised: 20.09.2025. Accepted: 
22.09.2025. Published: 15.11.2025. Distributed under the terms and conditions of 
the Creative Commons Attribution License CC BY-NC 4.0. Citation: BUȘE, I. 
(2025). IMAGINARUL MITIC AL NEMURIRII ÎN METAMORFOZE LITERARE ȘI 
CINEMATOGRAFICE: „TINEREȚE FĂRĂ TINEREȚE” DE MIRCEA ELIADE. 
Incursiuni în imaginar 16. IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR/ 
L’IMAGINAIRE ET LES ADAPTATIONS DU TEXTE LITTÉRAIRE/ / LITERARY 
ADAPTATIONS AND THE IMAGINARY. Vol. 16. Nr. 1. 108-130. 
https://doi.org/10.29302/InImag.2025.16.1.4. No funding was received either for 
the research presented in the article or for the creation of the article. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
109 

 

human psyche. Literature, and art in general, acquire renewed 
significance as forms of “adaptation narratives” that generate new 
meanings, becoming a new act of culture and converting magical 
properties into ethical and aesthetic dimensions. The second part 
illustrates these ideas through the literary creations of the writer Mircea 
Eliade. It focuses on the myth of eternal youth in the short story Youth 
Without Youth, through which the author expresses his desire to find an 
original formula that would unify the plausibility of science fiction 
imagery with the mythological elements of fantasy literature in general, 
in order to reconstruct an archaic theme: the mystery of obtaining 
immortality. Here, as in other literary texts, he draws on his erudition in 
the fields of Indian culture, linguistics, philosophy, mythology, and 
scientific fields such as biology, medicine, physics, etc. The third part 
illustrates the leap from one artistic creation to another through the 
2007 film adaptation of his short story Youth Without Youth by the 
great American filmmaker Francis Ford Coppola. Our analysis attempts 
to highlight the continuity between the short story and the film in 
terms of the mythical narrative, on the one hand, and, on the other 
hand, the creative discontinuity through the synchrony and diachrony 
of cinematic images in the filmmaker’s artistic vision. 
 
Keywords: mythical imagination; “daughter of mythology”; myth of 
immortality; “Youth Without Youth”; Mircea Eliade; Francis Coppola 
 

Rezumat 
 
Imaginarul mitic, prin logos spermaticos, persistă prin metamorfozele 
sale narative, rescriindu-se cu fiecare poveste. Studiul nostru își 
propune să pună în lumină ideile lui Mircea Eliade privind relația 
creativă dintre mit și literatură, dintre mit și artă în general. Prima parte 
este consacrată aspectului teoretic, prin care cercetătorul arată cum 
scenariile narative ale mitului se dezvoltă în literatură (nuvelă, 
povestire, roman) sub forme noi, rezultate dintr-o structură generativă 
a imaginației care constituie psihicul uman. Literatura, arta în general, 
capătă un nou sens ca forme de „povestiri-adaptare” care oferă noi 
sensuri, devenind un nou act cultural, transformând proprietățile 
magice în proprietăți etice și estetice. A doua parte ilustrează aceste idei 
prin creațiile literare ale scriitorului Mircea Eliade. Ea se concentrează 
pe mitul tinereții veșnice din nuvela Tinerețe fără tinerețe (Youth 
without Youth), prin care autorul își exprimă dorința de a găsi o formulă 
originală care să unească verosimilitatea imaginației science-fiction cu 
elementele mitologice ale literaturii fantastice în general, pentru a 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
110 

 

reconstrui un temă arhaică: misterul obținerii nemuririi. Aici, ca și în 
alte texte literare, el folosește erudiția sa în domeniul indianisticii, 
lingvisticii, filosofiei, mitologiei și domeniilor științifice precum 
biologia, medicina, fizica etc. A treia parte ilustrează saltul de la o 
creație artistică la alta prin adaptarea cinematografică a nuvelei sale 
Jeunesse sans jeunesse (Youth without Youth), în 2007, de către marele 
cineast american Francis Ford Coppola. Analiza noastră încearcă să 
evidențieze continuitatea dintre nuvelă și film la nivel de narațiune 
mitică, pe de o parte, și, pe de altă parte, discontinuitatea creativă prin 
sincronia și diacronia imaginilor cinematografice în viziunea artistică a 
cineastului. 

 
Cuvinte-cheie: imaginar mitic; „fiica mitologiei”; mitul nemuririi; 
Jeunesse sans jeunesse; Mircea Eliade; Francis Coppola. 
 

Spre deosebire de „pedagogia... bicentenară” cum o 
numește Gilbert Durand, de factură modern-raționalistă, 
metodologia imaginarului nu susține o „fractură între scenariile 
semnificative alte mitologiilor antice și înlănțuirea modernă a 
povestirilor culturale: literatura, arte plastice, ideologii și 
istorii...”(Durand, 1998, p. 11). Pentru a-și susține ideea, 
antropologul francez face apel la Mircea Eliade, care „a formulat 
cel dintâi, clar, ipoteza după care povestirile noastre culturale, și 
în particular romanul modern, sunt reinvestiri mitologice mai 
mult sau mai puțin mărturisite” (Durand, 1998, p. 11), dar și la 
Carl G. Jung care  

 
descoperea în paralel că anumite personaje mitologice, 
anumite configurații simbolice, anumite embleme, departe 
de a fi produsul evhemerist al unei împrejurări istorice 
precise, sunt un fel de universalii în imagini – arhetipurile 
și imaginile arhetipale – pasibile de a da seama despre 
universalitatea unor comportamente umane, normale sau 
patologice (Durand, 1998, p. 11).  

 
Astfel, Gilbert Durand mărturisește că și-a făcut o profesiune de 
credință în ceea ce privește întoarcerea la preeminența 
epistemologică a mitului, în așa fel încât a așezat istoria în 
centrul structurilor omului (Durand, 1999) și nu invers. În acest 
sens, el își exprimă recunoștința față de maeștrii săi spirituali: 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
111 

 

Gaston Bachelard, Carl G., Jung, Henri Corbin și Mircea Eliade, 
reprezentanți de marcă ai Cercului de la Eranos, care i-au inspirat 
cele mai multe studii „însuflețite de credința platoniciană într-un 
realism primordial al imaginii, într-o valoare kerigmatică a 
mitului” (Durand, 1998, p. 11). Acestea sunt studii în care 
„figurilor mitice le răspund chipurile operei”. Pentru că  
 

orice operă umană, scrie Durand, de la cea mai umilă până 
la Opus Magnum, prezintă la lectura creatorului mai întâi, 
apoi a interpretului sau a amatorului, chipuri vii și 
emoționante în care nu numai că fiecare își poate 
recunoaște ca într-o oglindă propriile dorințe și propriile 
spaime, dar mai ales în care chipurile și descifrarea lor 
ridică la orizontul înțelegerii „marile imagini” imemoriale 
care nu sunt altele decât acelea pe care ni le repetă veșnic 
povestirile și figurile mitice (Durand, 1998, p. 11). 

 
Întrebarea care se ridică atât pentru interpret, cât și 

pentru creatorul însuși, este în ce măsură operele sunt cu 
adevărat creatoare, dacă „marile imagini” cum le numește Gilbert 
Durand, prezente în mod repetat în povestiri și figuri mitice, stau 
la baza apariției lor? Dacă figurile mitice sunt redundante, despre 
ce fel de noutate creativă e vorba? Răspunsul se află în aceeași 
depășire de ordin metodologic a raționalismului pozitivist 
modern și a studiilor de mitografie influențate de acesta. Mitul 
nu poate fi imobilizat în structuri semiotico-simbolice sau 
religioase imuabile, fără să fie mistificat. Paradoxul figurilor 
mitice este că dacă le privim din perspectiva imuabilității din 
credințele comunităților religioase, le devitalizăm participarea la 
apariția operelor, iar dacă le privăm de marile imagini 
primordiale le transformăm în categorii particulare reificatoare 
ale limbajului. El elaborează, astfel, o metodologie de 
interpretare a operelor literare, numită mitocritică, iar în 
deschiderea ei, o alta, de descifrare a orientărilor mitice mai largi 
ce țin de momentele istorice și culturale colective, numită 
mitanaliză. Ambele țin de o perspectivă nouă, menită să 
înlocuiască limbajul metodologiei ca atare, construită după 
modelul raționalist, cu o mitodologie. (Durand, 1999). 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
112 

 

Pe urmele gândirii lui Gilbert Durand și a maeștrilor săi, 
Jean-Jacques Wunenburger analizează tema transformărilor 
miturilor în texte literare pornind de la ideea imposibilității 
creatoare a unui mit dacă acesta s-ar reduce la un tipar narativ 
rigid, mai ales pentru formele lui orale:  
 

departe de a fi reductibil la un text închis, imuabil, 
respectiv dogmatic, mitul n-ar trebui oare înțeles ca un 
text indefinit, ca o „operă deschisă” sau ca o poveste fără 
sfârșit? În acest sens, el ar fi prin natura sa „mitoforic”, 
adică condamnat deplasării, transportării, ca și imaginea 
în metaforă (Durand, 1998, p. 12).  

 
După cum vedem, reputatul profesor francez face apel la 

celebra lucrare a lui Umberto Eco, Opera aperta (The Open 
Work), pentru a sublinia această creativitate originară a mythos-
ului, dincolo de acțiunile sale, mai mult sau mai puțin ritualizate, 
într-o civilizație orală. În felul acesta, mitul nu mai este înțeles ca 
o versiune fixă, excesiv repetitivă și redundantă.  
 

Dimpotrivă, totul arată că un mit este, dintr-o dată, 
multiplicat după variante care, implicând o schemă 
comună, permit devieri, inovații. Această constatare se 
verifică chiar în momentul trecerii de la tradițiile orale la 
versiunile poetice scrise (Durand, 1998, p. 13).  

 
Cum actul de transmitere este mereu un act de re-creație, mitul 
nu are un autor primitiv, ci mai mulți autori de transmitere și 
versiuni multiple. Astfel, imaginarul mitic prin al său logos 
spermaticos subzistă numai prin metamorfozele sale narative, 
rescriindu-se cu fiecare povestire.  
 
Literatura – fiică a mitologiei 

 
Începând cu secolul al XVIII-lea, societatea occidentală a 

intrat treptat într-o eră a secularizării structurilor și 
comportamentelor sale. Într-o lume despre care se spune că a 
devenit radical secularizată, literatura este sau trebuie să fie, de 
asemenea, complet secularizată. Toți cercetătorii fenomenului 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
113 

 

religios, de la Rudolf Otto la Paul Tillich, de la Van der Leeuw la 
Gilbert Durand, notează demistificarea, degradarea și 
deprecierea simbolismului. Mircea Eliade recunoaște și el 
realitatea secularizării în lumea modernă, adică emanciparea și 
separarea, urmată de opoziția față de toate valorile sacre, 
transcendente, extratemporale ale omului și ale culturii. 
Literatura secularizată include ea însăși toate operele compuse și 
scrise fără nicio motivație sau scop religios, deci în afara oricărei 
idei religioase de transcendență. Ea se constituie „din rămășițele 
mitologiilor tradiționale” (Eliade, 1948, p. 712) prin abandonarea 
concepției arhetipale despre artă care caracterizează aceste 
mitologii și a „contextului ritualic” al miturilor: folclorul, basmele 
și poveștile – și cu atât mai mult creația individuală modernă – 
sunt total desprinse de dependențele ritualice (Eliade, 1953). Cu 
toate acestea, secularizarea radicală a literaturii este o 
imposibilitate, crede Mircea Eliade. Acest lucru se explică prin 
capacitatea inepuizabilă de rezistență a sacrului la toate 
modificările și deteriorările posibile. Omul profan, „fie că îi place 
sau nu, păstrează în continuare urmele comportamentului 
omului religios, dar expurgate de înțelesuri religioase. [...] El nu 
își poate desființa definitiv trecutul, întrucât el însuși este 
produsul lui” (Eliade, 1965, p. 173). Sacrul reușește mereu să se 
ascundă, să se camufleze, să se metamorfozeze chiar și în mediile 
cele mai ostile, cele mai opace transcendenței pe toate planurile 
existenței. Astfel, literatura poate fi un mijloc exemplar de 
comunicare a teologiei, metafizicii și chiar a soteriologiei. Este 
bine cunoscut faptul că marile teme poetice moderne derivă – 
toate – din câteva instituții primordiale, a căror imagine rămâne 
încă adevărată pentru omul modern. Aceasta înseamnă că sacrul 
își certifică și își extinde prezența la nivelul arhetipal al 
psihologiei abisale „pe planurile visului și imaginarului” (Eliade, 
1963, p. 242). Fascinația pe care o exercită mereu poveștile 
fantastice și mesajele lor secrete se explică, mai ales, prin această 
anamneză arhetipală, prin această imersiune periodică prin 
lectură „trăită”, în vastul și adâncul ocean subteran al 
simbolurilor ontologice care se ascunde în întreaga lume mitică 
și folclorică. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
114 

 

Nu este, așadar, excesiv să vorbim, în aceste împrejurări, 
despre metamorfoza și supraviețuirea sacrului și a mitului în arta 
și literatura modernă. Mircea Eliade este convins că un anumit 
proces de remitologizare este încă în desfășurare, că elitele 
moderne încearcă să redescopere, prin inițiere, o lume pierdută 
(Eliade, 1990).  
 

Dacă elita este pasionată de Finnegans Wake, de muzica 
atonală sau de tahism, este și pentru că astfel de lucrări 
reprezintă lumi închise, universuri ermetice în care se 
pătrunde doar cu prețul unor dificultăți enorme 
echivalente cu calvarurile inițiatice ale societăților arhaice 
și tradiționale [...] „Elitele” găsesc în extravaganța și 
neinteligibilitatea operelor moderne posibilitatea unei 
gnoze inițiatice (Eliade, 1963, pp. 230-232). 

 
Scenariile narative ale mitului sunt extinse, în opinia 

savantului, în literatură (nuvelă, povestire, roman) în forme noi 
venite dintr-o structură generativă a imaginației constitutivă a 
psihicului uman. Potrivit lui Eliade, literatura, orală sau scrisă, 
este fiica mitologiei și îi moștenește funcțiile: a povesti aventuri, a 
povesti ceea ce este semnificativ ce s-a întâmplat în lume (Eliade, 
1990). Acest lucru este verificat, printre altele, de nevoia 
existențială a omului de a asculta povești. El „vorbește de o 
anumită continuitate între mit și creația literară, pentru că 
ambele vorbesc de geneza unui nou univers” (Eliade, 1978, p. 69). 
Pe de altă parte, Jean-Jacques Wunenburger consideră că 
„Paradoxul artei este acela că mitul devine creativ doar în măsura 
în care începe să fie subiectul demitologizării” (Wunenburger, 
1988, p. 13). 

Asumându-și funcțiile mitului, literatura păstrează în 
același timp, în forme proprii, nu numai temele mitice, ci și 
marile drame ale omului. Arhetipurile mitice supraviețuiesc în 
marile romane moderne:  
 

temele mitice ale Apelor Primordiale, Insula Paradisului, 
Căutarea Sfântului Graal, inițierea eroică sau mistică etc., 
domină și acum literatura europeană modernă. Foarte 
recent, suprarealismul a marcat o ascensiune prodigioasă a 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
115 

 

temelor mitice și a simbolurilor primordiale (Eliade, 1957, 
p. 35).  

 
Mircea Eliade evidențiază astfel structura inițiatică în care 
întâlnim o tipologie a ritualului în care este vorba mereu de o 
„Căutare lungă și plină de evenimente a obiectelor fermecate, 
care presupune, printre altele, pătrunderea eroului în lumea 
cealaltă” (Eliade, 1971, p. 198). 

Supraviețuirea camuflată a tradițiilor inițiatice în sferele 
universurilor imaginare, precum creațiile literare și artistice, se 
exprimă prin ceea ce Eliade numește „dialectica disimulării 
sacrului în profan”. Incapacitatea omului contemporan „de a 
înțelege misterul camuflării sacrului în profan” (Eliade, 1981, p. 
242) este expresia unui proces de desacralizare a lumii căruia i se 
opune literatura fantastică (în forme specifice), oferind totodată 
cititorului posibilitatea unei inițieri transistorice. Faptul că 
literatura populară – și mai ales basmul, la care se referă adesea 
Mircea Eliade în studiile sale – poate fi interpretată dintr-o 
perspectivă asemănătoare cu cea a ritualurilor inițiatice nu este 
surprinzător: „basmul repetă, la un alt nivel și cu alte mijloace, 
scenariul inițiatic exemplar. Basmul preia și extinde inițierea la 
nivelul imaginarului” (Eliade, 1963, p. 247). Și asta, pentru că 
inițierea nu este un comportament exclusiv al omului în 
societățile tradiționale, ci este constitutivă condiției umane. 

Nostalgia pentru o experiență echivalentă de tip inițiatic, 
ca proces de regenerare, este prezentă, potrivit lui Mircea Eliade, 
în gândirea omului modern, mai ales în literatură, în pictură și în 
arta cinematografică, și asta, pentru că simbolurile și scenariile 
inițiatice supraviețuiesc în inconștient, în special în vise și în 
universuri imaginare. Această nostalgie a încercărilor inițiatice, 
ca și a tuturor figurilor arhaice ale imaginației, apare în operele 
literare și „dezvăluie dorința omului modern pentru o reînnoire 
definitivă și totală, pentru o renovatio care poate transmuta 
existența” (Eliade, 1971, p. 206). 

Ideea că anumite revelații primordiale nu ar fi putut 
dispărea este susținută de faptul că omul însuși este integrat într-
un univers cosmic la care participă fără a lua în considerare dacă 
este sau nu conștient de el. Ritmul cosmic își transgresează 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
116 

 

propria existență și acest fapt îi oferă posibilitatea de a avea acces 
la surse. Literatura, consideră Mircea Eliade, reprezintă una 
dintre aceste căi de acces. Scriitorul mai notează că o serie de 
cercetători interpretează acum creațiile literare din perspectiva 
istoriei religiilor: „mitul, ritualul, inițierea, eroii, moartea rituală, 
regenerarea, renașterea etc., fac acum parte din terminologia 
fundamentală a exegezei literare” (Eliade, 1971, p. 202). 

Savantul vorbește și despre o analogie structurală între 
orizonturile de sens relevate de fenomenele religioase și mesajele 
de sens exprimate în operele literare. Așa cum sacrul, printr-o 
hierofanie, se dezvăluie și se camuflează în egală măsură în 
profan, în operele literare, valorile umane semnificative și 
exemplare se conturează (camuflându-se) în episoade și 
personaje concrete, istorice. Investigarea și înțelegerea 
semnificațiilor exemplare și universale ale operelor literare este 
un fapt analog recuperării fenomenelor sacre. 

Mircea Eliade crede că omul modern trebuie să-și 
redescopere relația cu omul arhaic – posibilitate umană de a 
scăpa de teroarea istoriei. Omul modern  
 

mai păstrează cel puțin anumite reziduuri ale 
comportamentului mitologic. Urme ale unui astfel de 
comportament mitologic pot fi detectate și în dorința de a 
redescoperi intensitatea cu care a primit sau a știut ceva 
pentru prima dată; de a recupera trecutul îndepărtat, 
timpul beatific al „începuturilor” (Eliade, 1963, p. 232). 

 
Ideea lui Mircea Eliade este că anumite funcții ale gândirii 

mitice sunt constitutive ființei umane și că nu le lipsește 
obiectivitatea atunci când ele creează un univers ireal sau, așa 
cum scrie Ernst Cassirer: „Mitul este obiectiv pentru că nu este o 
reflectare a unei existențe date și că este un mod particular de 
construire care permite conștiinței să scape și să se opună 
receptivității simple a impresiilor sensibile” (Cassirer, 1972, p. 31). 

Pentru scriitorul de literatură, care este Mircea Eliade, 
există o  
 

funcție mitologică care provoacă o ruptură de durată în 
timp ce realizează o ieșire din timp pentru cititor – omul 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
117 

 

modern – și îl integrează în alte ritmuri, făcându-l să 
experimenteze alte istorii. Astfel, ieșirea din timp „operată 
prin lectură [...] este cea care apropie funcția literaturii cel 
mai aproape de cea a mitologiilor (Eliade, 1963, p. 234).  

 
Întreaga creație artistică, poetică și lingvistică presupune, așadar, 
desființarea timpului, a istoriei și tinde să redescopere situația 
paradisiacă primordială atunci când se crea spontan, când nu 
exista conștientizarea timpului sau amintirea duratei temporale. 
Aceasta are sensul repetării unei cosmogonii când „Timpul a fost 
regenerat, a început din nou ca Timp sacru, pentru că a coincis 
cu illud tempus în care Lumea a apărut pentru prima dată” 
(Eliade, 1963, p. 234). Mircea Eliade vorbește chiar de o formulă 
adaptată din nou conștiinței moderne a mitului, a mitologiei. 

Omul modern s-ar găsi astfel într-o situație limită din 
cauza unei stări de alienare în universul pragmatic cotidian, stare 
care impune o nevoie de compensare satisfăcută și la nivelul 
ficțiunii literare. Omul nu poate trăi într-o singură dimensiune – 
cea a raționalității pragmatice:  
 

Un om doar rațional este o abstracție; nu se întâlnește 
niciodată în realitate. Fiecare ființă umană este constituită 
atât din activitatea sa conștientă, cât și din experiențele 
sale iraționale. Conținuturile și structurile inconștientului 
prezintă asemănări uluitoare cu imaginile și figurile 
mitologice (Eliade, 1963, p. 178). 

 
Spațiul și timpul mitic și ritualic sunt complexe imaginare 

simbolice pe care le întâlnim în ritualurile culturii arhaice 
subordonate dialecticii sacru-profane, experiența ireductibilă a 
omului religios. Deși omul nereligios, omul modern, este 
indiferent față de sacralitate, și pentru el există evenimente 
unice, locuri sfinte, care îi dezvăluie o altă realitate decât aceea la 
care participă prin experiența cotidiană. În literatură, adevărate 
mito-filosofii ale Paradisului pierdut, ale depășirii condiției 
umane, au fost create de tradiția iudeo-creștină, dar și de 
elementele necreștine, arhaice ale culturii europene. 

În proza scriitorilor americani ai secolului al XIX-lea, 
Mircea Eliade identifică o nostalgie adamică, o aspirație spre 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
118 

 

primordial mărturisind un tip de mentalitate arhaică, rezistând 
istoriei și exaltând sacralitatea vieții. Practic el consideră că 
renașterea poeziei și a romanului se datorează redescoperirii 
funcțiilor mitului, simbolurilor religioase și comportamentului 
arhaic. De asemenea, Eliade admite că ceea ce realizează în 
cercetarea sa științifică nu este cu totul străin de literatură, ci 
dimpotrivă: „S-ar putea ca cercetarea mea să fie considerată într-
o zi ca o încercare de a găsi sursele uitate de inspirație literară” 
(Eliade, 1990, p. 69). Poate că își exprimă și o invitație de a-și citi 
opera de istoric al religiilor ca roman sau ca poveste. Mai mult, 
crede că doar romanul se potrivește talentului său ca gen literar 
capabil să-l exprime pe deplin. 

Literatura are, așadar, o oportunitate inepuizabilă în 
mituri, ritualuri, mistere, vise, jocuri. A căuta mituri înseamnă a 
căuta scenariul evenimentelor sacre, care este un fel de aventură 
esențială în universul imaginar. Literatura mitică, de care este 
legat universul imaginar arhaic, este practic „o căutare” 
(spirituală) care poate deveni aventura mitică a unei scrieri 
inițiatice (Simion, 1985, p. 146). În acest caz, literatura, la rândul 
ei, cere și un cititor inițiat într-o „lectură mitocritică”, după cum 
am văzut la Gilbert Durand, sau o „lectură inițiatică” (Vierne, 
1978, pp. 350-354) după Simone Vierne. Scopul acestei lecturi ar fi 
acela de a detecta mitul ascuns în text, ca „un sistem dinamic de 
simboluri, arhetipuri și scheme, un sistem dinamic care, sub 
impulsul unei scheme tinde să fie compus într-o poveste” 
(Durand, 1999, p. 64). 

Lectura simbolică presupune, astfel, o încercare de 
decodificare a elementelor mitice ale creației literare, prin 
interpretarea imaginilor literare, care înseamnă altceva dacă le 
raportăm la ceea ce în mod aparent sunt. În țesătura textului 
literar, mitul are, așadar, o preexistență sacră. Aici folosim 
elementele simbolismului ontologic. Fiind versatil, mitul se poate 
raporta la ideea unui model al lumii. La nivel simbolic, arta este 
cea care o include – structurile ei sunt încorporate în legendă, 
basm, baladă, roman etc. Ea capătă un nou sens ca formă de 
„repovestire” prin oferirea de noi semnificații, devenind un act de 
cultură pentru transformarea proprietăților magice în proprietăți 
etice și estetice cu înclinații filozofice. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
119 

 

 
 
Tinerețe fără tinerețe… (Youth without Youth...) 

 
Mitologia universală abundă în reprezentări simbolice ale 

Epocii de Aur și ale Paradisului, ceea ce i-a determinat pe 
specialiști în istoria religiilor și antropologia imaginației să 
vorbească despre universalitatea acestor simboluri și mituri și 
despre importanța lor inițială în corpusul mitic care alimentează o 
multitudine de creații literare și variante ale imaginației utopice. 

Nostalgia paradisului presupune o nostalgie a nemuririi 
care exprimă o unitate paradoxală între un timp real al istoriei cu 
un spațiu de origine ireal. Chiar dacă Epoca de Aur este pierdută 
pentru omul istoriei, există zile sau momente sacre în care 
oamenii pot avea acces în Paradis. Multe mitologii vorbesc 
despre călătorii în lumea cealaltă în căutarea nemuririi 
primordiale. Experiența mistică a societăților arhaice și mai ales 
extazul șamanului exprimă o întoarcere la origine prin căutarea 
nemuririi pierdute, chiar dacă este o nemurire spirituală.  
 

Extazul șamanului recuperează în mare măsură condiția 
paradisiacă: recapătă prietenia animalelor, prin zborul sau 
prin înălțarea sa șamanul leagă din nou Pământul de Cer: 
în Cer se întâlnește cu Dumnezeul celest și îi vorbește 
direct, așa cum s-a întâmplat in illo tempore (Eliade, 1957, 
p. 87). 

 
Prezent, așadar, în culturile arhaice, în folclor, mitul 

nemuririi este ilustrat în literatura populară română prin basmul 
fantastic Tinerețe fără bătrânețe și viață fără de moarte [Youth 
without old age and life without death]. Astfel, în nuvelele 
Tinereţe fără tinereţe (Youth without Youth) şi Cele trei grații [The 
Three Graces], Mircea Eliade se referă explicit la folclorul 
românesc cu privire la metamorfozele timpului şi la dorința 
omului de nemurire. 

Elementele pe care le utilizează autorul din lumea 
cotidiană a secolului XX au un suport științific la care se adaugă, 
evident, imaginația creatoare a unui scriitor deja consacrat în 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
120 

 

literatura fantastică. Dorința sa e să găsească o formulă originală 
prin care să poată unifica verosimilitatea genului science-fiction 
cu elementele mitologice ale literaturii fantastice în general, 
pentru a reconstrui o temă arhaică: misterul obținerii nemuririi. 
Mircea Eliade se folosește aici, ca și în alte texte literare, de 
erudiția sa în domeniul culturii indiene, al lingvisticii, filosofiei, 
mitologiei, în domenii științifice precum biologie, medicină, 
fizică. Nuvelele sale marchează o întoarcere de la știință la mit, o 
reconciliere dintre raționalitate și imaginarul mitic, o unificare în 
dimensiunea arhaică, misterioasă, a credinței. 

În noaptea de Paști (de Înviere), în fața Bisericii 
Mitropoliei Ortodoxe se întâmplă un accident ciudat, în 
momentul în care se aude sunetul clopotelor. Personajul 
Dominic Matei, un bătrân profesor de latină și italiană, care se 
pregătea să traverseze strada, este doborât în mijlocul ploii. De 
acum înainte, la fel ca eroul povestirii Tinerețe fără bătrânețe... 
[Youth without old age…], personajul își asumă un nou destin – o 
renaștere simbolică într-o nouă existență. Fenomenul poate fi 
interpretat ca o renaștere simbolică sau o convertire la o nouă 
credință – la fel ca Saul în deșertul Iudeii (Faptele Apostolilor 
[Acts of the Apostles]; IX, 3). După Mircea Eliade, din 
„« perspectivă lunară » moartea omului, ca și moartea periodică a 
umanității, este necesară la fel ca și cele trei zile de întuneric care 
preced « renașterea » lunii. Moartea omului și cea a umanității 
sunt esențiale pentru regenerarea lor” (Eliade, 1969, p. 106). Mai 
mult, autorul alege un cadru deosebit, mitic: biserica (templul), 
focul sacru (săgeata fulgerului), ploaia originară. În plus, se referă 
la credința populară că oricine moare în Săptămâna Luminată 
(Paștele) merge în Paradis, obținând nemurirea. 

Scriitorul își bazează narațiunea pe o teorie (probabilă în 
contextul ficțiunii), referitoare la efectul regenerativ al curentului 
electric care depășește un milion de volți, apropiindu-se astfel de 
literatura SF. Pe lângă asemănarea tipologică cu science-fiction, 
semnificativă, de altfel, în ceea ce privește plauzibilitatea acțiunii, 
aici se creează o atmosferă de mister, printr-o simbolistică mitică, 
prin care se realizează unitatea primordială dintre sacru și profan. 
Renașterea lui Dominic este pregătită printr-o regresie, cu alte 
cuvinte, printr-o reintrare în haos (la nivel cosmic), o condiție 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
121 

 

esențială pentru renașterea rituală (Glodeanu, 1993, p. 157). 
Vechiul se topește în creuzetul creației originale, după care 
asistăm la regenerarea întregului organism. Putem recunoaște cu 
ușurință vârstele timpului (Ghinoiu, 1988) din folclorul și 
mitologia românească. Bătrânul înțelept din basmul Tinerețe fără 
bătrânețe... [Youth without old age…] este un taumaturg și, în 
același timp, o posibilă metamorfoză a fiului de rege, poate chiar 
un arhetip al spiritului (Jung, 1994). Făt-Frumos renaște într-o altă 
viață, asumându-și destinul nemuririi. Eroul nuvelei lui Eliade 
simte imediat efectele mutilării neobișnuite, inclusiv amplificarea 
facultăților mintale și, drept consecință, anticiparea condiției 
omului în post-istorie (capabil să recupereze tot ceea ce fusese 
cândva gândit sau făcut de oameni, exprimat oral sau în scris). 

La nivelul realității imediate, o poveste polițistă (tehnică 
întâlnită și în alte proze) înfățișează un accident, în urma căruia 
cineva de renume mondial este declarat mort, în timp ce acesta 
începe o nouă existență în străinătate, sub pseudonim. Ceea ce 
este semnificativ este ideea că personajul păstrează posibilitatea 
alegerii libere în toate acțiunile sale. Poate reveni oricând la 
starea inițială, înainte de întinerire. Libertatea de alegere este 
expresia unei filosofii existențialiste, actualizată prin folosirea 
mitologiei. Personajul care și-a asumat destinul dobândește 
liberul arbitru, cu alte cuvinte condiția umană esențială, conform 
mitului, a atingerii nemuririi. Numai cel care suferă o astfel de 
transfigurare are posibilitatea de eliberare și libertate. 

Metamorfoza lui Dominic își propune să ilustreze motivul 
apariției celuilalt. Dublul înseamnă moartea (simbolică), dar în 
același timp și cunoașterea de sine. Dincolo, ca într-o oglindă, 
celălalt se dezvăluie ca „eu” care redescoperă sensul existențial și 
poate sensul lumii. Autorul își expune propriile idei cu privire la 
revoluția ciclică a lumii (după contele de Saint-Germain, inițiat în 
ocultism), asupra crepusculului umanității și a transmiterii 
tradițiilor esențiale printr-o nouă Arcă a lui Noe, potrivit teoriilor 
științifice și oculte ale mai multor personalități ale vremii. Mircea 
Eliade considera că, în orice catastrofă universală (exemplul 
războiului nuclear), omul își poate găsi posibilitățile mântuirii. 
Martin Heidegger scria, invocându-l pe Hölderlin, că salvarea 
apare în același timp cu pericolul (Heidegger, 2006, p. 38). 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
122 

 

Dominic Matei are un fel de hipermnezie, amintindu-și 
fapte absolut banale în cele mai mici detalii. Toate acestea se 
întâmplă în vis. Este recuperat, astfel, timpul pierdut, și asta, 
după amnezia profesorului (înainte de inițiere). Amnezia 
simbolizează ascunderea sensului original al existenței umane 
(sensul mitologic) – nemurirea. Amintirea acestui sens originar 
are loc prin renaștere și transfigurare ca hipermnezie. Eroul 
basmului Tinerețe fără bătrânețe... [Youth without old age…] își 
amintește destinul pentru care a venit pe lume. În același mod, 
Dominic Matei ajunge la noua stare recunoscându-se în celălalt. 
Se supune unui timp pierdut, dar recuperat prin procesul de 
metamorfoză. Dimensiunile timpului – prezent, trecut și viitor – 
devin caduce. Singura dimensiune rămâne prezentul (prezentul 
continuu). Păstrează și recuperează trecutul prin hipermnezie și, 
în același timp, prefigurează viitorul. Singurul timp (esențial) este 
temporalitatea – începutul etern – timpul Tinereții fără bătrânețe, 
care se recuperează. Cele două întoarceri sunt elemente ale 
aceleiași deveniri mitice, unde dimensiunile reale ale Timpului 
sunt eludate de instituirea irealității sale, de forța imaginației. 

Simbolismul trandafirilor roșii, al tinereții, dar și al 
morții, revine permanent în nuvelele lui Eliade. Dominic Matei se 
plimbă noaptea printre straturile de trandafiri, suferind de 
insomnie, mai mult, e un fel de trezire permanentă, o trezire 
asemănătoare unei reverii, în care nu știe dacă se află în vis sau în 
realitate. Și mereu, dincolo de straturile de flori, dincolo de 
perete, cu farurile stinse, îl așteaptă o mașină care să-l transporte 
dincolo, la fel ca luntrea lui Charon sau calul năzdrăvan al lui Făt-
Frumos din basmul Tinerețe fără bătrânețe și viață fără de moarte 
[Youth without old age and life without death]. 

Cel mai bun camuflaj, scrie autorul, este starea 
permanentă de somnambulism în care cineva îl protejează pe 
Dominic. Poate celălalt, care cunoaște gramatica chineză și 
albaneză – limbi pe care personajul Dominic și le „amintește” 
(deși nu le-a învățat niciodată). Celălalt este cel care trăiește în 
lumea imaginarului Tinereții fără bătrânețe... [Youth without old 
age…] Dublul este cel care dezvăluie starea de acces la nemurirea 
omului. Dublul este un adevărat înger păzitor. El trimite adesea 
la teologie, dar și la creștinismul popular, unde tradițiile 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
123 

 

mitologice precreștine au fost păstrate. Ființe ale imaginarului, 
îngerii păzitori, arhanghelii, serafimii, heruvimii, sunt personaje 
intermediare între conștient și inconștient. Irealitatea este deci 
considerată ca o dimensiune specială a realității, care mediază 
între om și natură, între om și divinitate. Elementele unei 
coincidentia oppositorum sunt ridicate de întrebarea filozofică 
asupra realității obiective a dublului, a îngerului păzitor, a celuilalt, 
a celui care nu se vede (Noica, 1988). Dublul este tânăr și bătrân, 
viață și moarte, spirit și materie, om și divinitate, magicianul alb și 
magicianul negru (Jung, 1994, p. 121), conform lui Carl Gustav Jung. 

Dominic Matei este alesul unui destin singular. Baza 
acestei condiții este un mister, iar misterul se retrage înaintea 
oricărei încercări de iluminare rațională. Dar există și inițiați care 
au revelația unei părți din temeiul acestui mister. Făt-Frumos din 
basmul Tinerețe fără bătrânețe... [Youth without old age…] este 
alesul trimis prin remediul oferit părinților de către bătrânul 
înțelept, e poate celălalt al său. El este purtătorul unui mister. 
Acolo unde sunt mistere, sacrul apare prin hierofanie. În același 
timp, alegerea nu se poate datora întâmplării, alesul însuși 
participă la alegere, dobândind astfel conștiința libertății. Dominic 
Matei a fost ales pentru că și-a dorit, în tinerețe, să posede o știință 
universală, „atunci când tocmai eram pe punctul de a-mi pierde 
memoria în întregime, mi s-a dat o știință universală care nu va fi 
accesibilă omului decât peste mii de ani” (Eliade, 1994, p. 128). 
Pierderea memoriei actuale, amintirea devenirii, se aseamănă cu o 
reminiscență esențială a tinereții și a nemuririi, prin care eroul 
trece din lumea devenirii în lumea ființei, provocând o 
metamorfoză timpului. 

Prin aceeași experiență trece și profesoara Veronica 
Buhler în vara anului 1955, dar cu diferența că nu obține puterea 
omului postistoric, ci merge în trecut, în preistorie. Ea se întoarce 
cu douăsprezece secole în urmă pentru a se regăsi în India 
misterioasă, când, după identitatea ei străveche, se numea 
Rupini, fiind fiica lui Nagabhata din casta Kshatriya, din linia 
primelor familii ale Magodha, convertită la budism. Ea trece și 
printr-un proces de reamintire esențială a unei situații 
paradisiace, trăind (până la limbajul nearticulat) in illo tempore, 
când omul înțelegea vocile animalelor și ale zeilor. În același 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
124 

 

timp, își uită identitatea prezentă (devine amnezică) odată ce 
ajunge în India și găsește peștera în care se retrăsese Rupini. 

Întâlnirea cu Dominic Matei este o întâlnire cu Celălalt al 
ei. În același timp, este și reamintirea mortalității. Acesta 
simbolizează cuplul îndrăgostiților, poate androginul arhaic, care 
transformă Timpul în eternitate, unul stăpânind viitorul, celălalt 
trecutul, prefigurând, în același timp condiția de muritor a 
celuilalt, condiție care aparține devenirii. Aceasta este poate 
condiția esențială a omului, ascunsă în tragedia unei mari căderi. 
Amintindu-și adevărata identitate, după ce l-a întâlnit pe 
Dominic Matei, Veronica Buhler începe să îmbătrânească rapid. 
Autorul evidențiază aici printr-un artificiu imaginar relația dintre 
devenire și eternitate. 

Sărbătoarea centenarului lui Dominic, ajuns la vârsta 
plenitudinii, îi oferă ultima amintire esențială prin apariția 
imaginii condiției muritoare, întrucât cealaltă față a divinității 
nemuritoare este, pentru om, moartea. Moartea este simbolizată 
din nou aici prin ultimul trandafir, a treia amintire, a treia 
transfigurare a timpului. La fel ca Făt Frumos, Dominic Matei 
cade într-o Vale a Plângerii. Găsește întâmplător, pierdut printre 
discurile sale, albumul de familie.  
 

Cu albumul în mână rămâne nehotărât ceva timp. Și al 
treilea trandafir? se întrebă el. Unde vrei să-l pun? ‒ Lasă 
albumul și arată-mi unde vrei să pun trandafirul. Al treilea 
trandafir... Râde cu un râs amar, enervat... Încet, nu fără 
emoție, deschide albumul. Între cele două pagini îl aștepta 
un trandafir proaspăt cules, mov, pe care îl mai văzuse o 
singură dată până atunci (Eliade, 1994, pp. 128-129).  

 
Deschiderea albumului este un act de liberă alegere. Omul 
eliberat, care se asemănase cu zeii, conform destinului său, este 
liber să accepte moartea ca pe ultima întâmpinare divină. Se uită 
la fotografia casei tatălui său din Piatra Neamț și redevine 
muritor, la fel ca Făt-Frumos, din basmul amintit, care se 
întorsese acasă. 

La final, autorul creează o ambiguitate scenică sugerând 
că toate acestea s-ar fi putut întâmpla în vis. Revine obsesia 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
125 

 

filozofică a timpului, marea întrebare a personajului Colomban: 
Ce să faci cu Timpul? ‒ mister esențial al condiției umane aflat 
„între nostalgia eternității și imaginea dispariției” (Glodeanu, 
1993, p. 163). 

 
De la Eliade la Coppola 

 
Ecranizarea literaturii lui Mircea Eliade începe în 1988 cu 

regizorul Nicolas Klotz, care punea în scenă Maitreyi (La nuit de 
Bengali) în limba engleză The Bengali Night, ca scenariu semi-
autobiografic, o poveste de dragoste relativ banală între un 
european și o indiancă, fără accentul mistico-exoteric pus în text 
de către scriitor. În 1992 apare prima ecranizare a romanul 
Domnișoara Cristina [Miss Cristina], în regia lui Viorel Sergovici 
(cu Adrian Pintea, Mariana Buruiană, Irina Petrescu, Medeea 
Marinescu etc.) care dorește să surprindă ideea de mister eliadian, 
asociată mitologiei populare a vampirului. A doua ecranizare a 
romanului va avea loc în 2013, în regia lui Alexandru Maftei (cu 
Maia Morgenstern, Ioana Anastasia Anton, Ioana Sandu, Tudor 
Aaron Istodor). În general, cele două regii au pretenția că sunt 
fidele textului literar. De asemenea, Dan Pița a realizează în 1996 
producția Eu sunt Adam!... [I am Adam!...], după câteva secvențe 
literare din nuvelele: Pe strada Mântuleasa [On Mântuleasa street], 
Uniforme de general [General’s uniforms], Marcantropul 
[Marcantropus] ale lui Mircea Eliade, film cu tentă antitotalitară, 
considerat la vremea respectivă un hibrid literar-cinematografic 
ușor suprarealist, care strălucește prin jocul unui actor de 
excepție: Ștefan Iordache.  

Ecranizarea nuvelei lui Eliade Tinerețe fără tinerețe… 
(Youth without Youth...) (2007) a reprezentat un eveniment 
major în lumea filmului și în cunoașterea operei literare a 
istoricului religiilor, pusă în umbră de notorietatea sa de 
fenomenolog și hermeneut al mitului. A fost un eveniment 
cinematografic important pentru că era realizat de celebrul 
regizor Francis Ford Coppola. Printre cercetătorii care l-au ajutat 
pe Francis Coppola să cunoască proza lui Mircea Eliade a fost 
Wendy Doniger, profesoară de istoria religiilor în cadrul 
Facultății de Teologie a Universității din Chicago, nu întâmplător 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
126 

 

specialistă în hinduism și mitologie orientală, cunoscătoare a 
operei savantului de origine română, prin intermediul căreia 
regizorul a luat contact cu nuvelele sale, dar și discipolul cel mai 
apropiat al istoricului religiilor, Mac Linscott Ricketts, unul 
dintre cei mai importanți biografi ai săi (Ricketts, 2004). Trebuie 
precizat faptul, nu lipsit de importanță, că Francis Coppola se 
întorcea la film, cu Tinerețe fără tinerețe (Youth without Youth), 
după zece ani de absență în cinematografie. Apropiații spun că 
regizorul fusese fascinat de nuvela lui Eliade, dar și de București, 
unde el unde filmează o mare parte din film. Cronicile și exegezele 
filmului sunt împărțite. Ele merg de la elogii și aprecieri la 
superlativ la critici care văd în această întoarcere la regie a 
celebrului realizator american, un fiasco.  

În România cronicile au fost mai curând pozitive, ba chiar i 
s-a dedicat o carte (Scarlat, 2018) de către profesoara Cristina 
Scarlat, preocupată de transpunerea literaturii lui Mircea Eliade în 
teatru, film și piese muzicale. Autoarea consideră că filmul este cea 
mai fidelă operă după un text literar al lui Mircea Eliade. Ea 
vorbește de o complementaritate semiotică între cele două creații.  
 

Numitorul comun al celor două versiuni, text și varianta 
lui cinematografică – de unde și complementaritatea 
semiotică – îl reprezintă lumea de sensuri, povestea, pe 
care o regăsim în ambele, aceeași, scrisă, însă, cu mijloace 
specifice fiecăruia dintre cele două sisteme semiotice 
(Scarlat, 2018, p. 15).  

 
Cristina Scarlat are în vedere fenomenul cinematografic Eliade-
Coppola în totalitatea lui (pregătire, realizare, receptare) prin 
analiza celor mai multe dintre cronici apărute în țară și 
străinătate. Demersul cercetătoarei de la Iași este unul 
remarcabil, dacă ne luăm, într-adevăr, după mărturia sa expresă:  
 

Ni s-a părut oportun să abordăm acest aspect al receptării 
– transpunerea în alte coduri semiotice: televizual, 
dramatic, cinematografic, plastic, spectacol multimedia 
etc. cu atât mai mult cu cât acest aspect al receptării 
operei lui Eliade nu a făcut subiect de analiză, sistematic, 
ilustrativ, nicăieri în lume (Scarlat, 2018, p. 18).  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
127 

 

 
În acest fel, autoarea anunță în Argument [Argument] 
metodologia proprie de cercetare care nu se oprește la o 
reproducere fidelă a textului (potrivit lui Alain Garcia), ci la o 
remodelare a materiei literare într-o operă nouă (potrivit lui 
Etienne Fuzellier), în așa fel încât textul literar și ecranizarea să 
devină complementare. Fără îndoială că această perspectivă aduce 
o noutate în analiza filmului lui Coppola. Practic e vorba de două 
opere absolut diferite prin mijloacele de realizare, dar în același 
timp complementare. Întrebarea este cum două opere absolut 
diferite pot fi complementare fără o genealogie comună? Materia 
primei opere este o simplă magmă din care se poate realiza orice, 
fără să se țină seama de un filum mythicum? Nu se pierde 
dimensiunea mitoforică a creativității mitice? Cristina Scarlat are 
în vedere o analiză semiotică, nu una mitocritică. Ea pornește de la 
lingvistica lui Emil Benveniste și de la semiotica lui Roland 
Barthes. Pe aceeași linie a semioticii găsește puncte de sprijin la 
Algirdas Julien Greimas:  
 

că sisteme semiotice diferite, având un sens comun, pot fi 
complementare, că pot exprima acest sens cu mijloace 
specifice fiecăruia. În această perspectivă, Greimas 
sesizează, de exemplu, că există un nivel comun al 
narațiunii literare și al celei filmice, numindu-l nivel 
„antropomorf, dar nonfigurativ”, plecând de la faptul că 
elemente narative asemănătoare se regăsesc în opera 
literară și în cea filmică (Scarlat, 2018, p. 20).  

 
Analiza semiotică explică corespondența din punct de 

vedere ale semnelor care apar, dar nu și sensul lor creator. Ele 
spun cum sunt din punct de vedere al structurii non-figurative, 
dar nu explică creativitatea lor simbolică, figurativă. Ultima este 
explicată mai curând nu în structuralismul semiotic, ci de 
hermeneutica simbolică. De aceea filmul lui Coppola trebuie 
înțeles, mai cu seamă, printr-o abordare de ordin hermeneutic pe 
linia lui Eliade, altfel se pierde posibilitatea detectării sensului, a 
acelui filum mythicum care susține orice povestire (literară, 
dramatică, filmică). 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
128 

 

Contactul regizorului cu Wendy Doniger a fost hotărâtor 
în ceea ce privește cunoașterea universului simbolic al lui Mircea 
Eliade. Cu alte cuvinte, celebrul realizator a fost efectiv întâi inițiat 
în simbolurile ascunse ale prozei sale de factură mitico-inițiatică. 
„Am fost încântat să redescopăr în nuvela lui Eliade conceptele-
cheie pe care vreau să le înțeleg mai bine: timpul, conștiința și 
fundamentul fantastic al realității” (Scarlat, 2018, p. 31). 

Deși Cristina Scarlat vorbește de o analiză semiotică a 
filmului, care trimite la structuri autonome ale celor două opere 
(literară și filmică), pornind de la diverse cronici cinematografice 
de întâmpinare, afirmă, în același timp, că  
 

regizorul american a redat cu acuratețe și atmosfera 
nuvelei lui Mircea Eliade, împletirea acțiunii în planuri 
temporale diferite fiind mai ușor de urmărit în varianta 
cinematografică. Există o coerență aproape farmaceutică 
în abordarea textului în limbaj filmic. Dacă în multe din 
peliculele anterioare inspirate din proza lui Eliade regizorii 
au jonglat pe marginea textelor originare, au 
„brodat”/interpretat adăugând elemente noi sau 
schimbând contexte, integrate economiei interne a 
peliculei dar străine textelor originare [...] știrbind sau 
stimulând receptarea textului originar, în filmul lui 
Coppola regăsim universul lui Eliade redat într-o versiune 
didactică (Scarlat, 2018, p. 34).  

 
Ceea ce ne duce cu gândul că dincolo de tehnica cinematografică 
însăși e vorba, mai curând, de o formă de creativitate imaginativ-
instrumentală prin care realizatorul devine gardianul 
simbolurilor și al sensului povestirii, într-o expresie nouă. În 
acest sens, adaptarea cinematografică este o metamorfoză 
creatoare și nu o simplă transpunere semantică după legi 
abstracte de compoziție materială a semnelor. Francis Coppola 
este doar un alt „povestitor” esențial al mythos-ului „tinereții 
veșnice”, intermediat de nuvela lui Eliade. Avem aici toate 
elementele unei mitoforii, cum o numește J.-J. Wunenburger 
(1988), care presupune origine, genealogie, creativitate. Sau, 
urmând gândul lui Eliade, după fiica mitologiei (literatura) ne 
vine în întâmpinare una dintre nepoatele ei, cinematografia. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
129 

 

 
 
Referințe: 
 
Bușe, I. (coord.) (2001). Symbolon. Aspecte ale mitului [Symbolon. 

Aspects of myth]. Universitaria. 
 
Cassirer, E. (1972). La Philosophie des formes symboliques. La Pensée 

mythique [The philosophy of symbolic forms. Mythical thought]. 
vol. II. Minuit. 

 
Durand, G. (1998). Figuri mitice și chipuri ale operei – de la mitocritică la 

mitanaliză [Mythical figures and faces of opera – from myth 
criticism to myth analysis]. Trad. de Irina Bădescu. Nemira. 

 
Durand, G. (1999). Structurile antropologice ale imaginarului [The 

anthropological structures of the imaginary]. Trad. de Marcel 
Anderca. Univers Enciclopedic. 

 
Durand, G. (2004). Introducere în mitodologie [Introduction to 

mythodology]. Trad. de Corin Braga. Dacia. 
 
Eliade, M. (1948). La mythologie primitive [Primitive mythology]. 

Critique. 271/1948.  
 
Eliade, M. (1965). Le sacré et le profane [The sacred and the profane]. 

Gallimard.  
 
Eliade, M. (1963). Aspects du mythe [Aspects of the myth]. Gallimard. 
 
Eliade, M. (1969). Le mythe de l’éternel retour [The myth of eternal 

return]. Gallimard. 
 
Eliade, M. (1990). Încercarea labirintului [The maze trial]. Trad. Doina 

Cornea. Dacia. 
 
Eliade, Mircea (1957). Mythe, rêves et mystères [Myths, dreams, and 

mysteries]. Gallimard. 
 
Eliade, Mircea (1971). La nostalgie des origines [Nostalgia for one’s 

origins]. Gallimard. 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
130 

 

Eliade, M. (1981). Fragments d’un journal [Fragments from a diary]. 
Gallimard. 

 
Eliade, M. (1994). Tinerețe fără tinerețe [Youth without youth]. Proza 

fantastică a lui Mircea Eliade [The fantastic prose of Mircea Eliade]. 
vol. II. Moldova. 

 
Gaster, T.H. (1953). Préface [Foreword]. Eliade, M. Les plus anciens contes 

de l’humanité [The oldest tales of humanity]. Payot (pp. 7-8). 
 
Glodeanu, G. (1993). Fantasticul lui Mircea Eliade [The fantastic in Mircea 

Eliade]. Editura Gutinul. 
 
Ghinoiu, I. (1988). Vîrstele timpului [The ages of time]. Meridiane. 
 
Heidegger, M. (2006). La question de la technique. Essais et conferences 

[The question of technique. Essays and lectures]. Gallimard. 
 
Jung, C.G. (1994). Lumea arhetipurilor [The world of archetypes]. Trad. 

Vasile Dem. Zanfirescu. Jurnalul literar. 
 
Noica, C. (martie, 1988). Ceea ce nu se vede [What cannot be seen]. Viaţa 

românească. nr. 3. 
 
Ricketts, M.L. (2004). Rădăcinile românești ale lui Mircea Eliade [Mircea 

Eliade’s Romanian roots]. Criterion Publishing.  
 
Scarlat, C. (2018). F. F. Coppola & Mircea Eliade. Tinerețe fără de tinerețe. 

O perspectivă dinspre România [Coppola & Mircea Eliade. Youth 
without Youth. A perspective from Romania]. Eikon. 

 
Simion, E. (1985). Sfidarea retoricii [Defying rhetoric]. Cartea Românească. 
 
Vierne, S. (1978). La littérature sous la lumière des mythes [Literature in 

the light of myths]. Cahiers de l’Herne. n° 33 (350-354). 
 
Wunenburger, J.-J. (1988). Le mythe à l’œuvre ou le discours voilé des 

origines [The myth at work, or the veiled discourse of origins]. 
Art, mythe et création [Art, myth, and creation]. Le Hameau. 

 



 

 
 

 
 
 
 
 
 

De la pagina scrisă la ecran 



 

 
 

  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
133 

 

 
THE CINEMATOGRAPHIC INNARDS OF JOSEPH 

HELLER´S CATCH-221 
 
 

Felix NICOLAU 
Technical University of Civil Engineering of Bucharest, Romania 

University of Granada, Spain 
 

Email: felixnicolau1@gmail.com 
 
 
 

Abstract 
 
 Joseph Heller wrote a few quite cinematographic novels. His most 
famous one, Catch-22, has a discontinuous and non-chronological 
structure. In addition, it displays a lengthy string of events. All these 
traits stimulated the shot of two cinema versions and a script. While the 
novel is massive, the movie transcriptions retained the most spectacular 
scenes. The spectacle in the novel has a twofold nature: one highlights 
the absurdity of war and military camps; the other one stresses the 
brutality and cruelty of war. Oscillating between framing and montage, 
these intersemiotic translations of the novel capture the ineffable 
expressivity of a disturbing narration.  
 
Keywords: Joseph Heller; Catch-22; framing; montage; intersemiotic 
translation.  
 
 
 

 
1 Article History: Received: 15.08.2025. Revised:28.09.2025. Accepted: 29.09.2025. 
Published: 15.11.2025. Distributed under the terms and conditions of the Creative 
Commons Attribution License CC BY-NC 4.0. Citation: NICOLAU, F. (2025) 
THE CINEMATOGRAPHIC INNARDS OF JOSEPH HELLER´S “CATCH-22”. 
Incursiuni în imaginar 16. IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR/ 
L’IMAGINAIRE ET LES ADAPTATIONS DU TEXTE LITTÉRAIRE/ / LITERARY 
ADAPTATIONS AND THE IMAGINARY. Vol. 16. Nr. 1. 133-144. 
https://doi.org/10.29302/InImag.2025.16.1.5. No funding was received either for 
the research presented in the article or for the creation of the article. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
134 

 

 
1. Introduction 

 
This article will rely on the parallel between constructing 

textual war-narratives and visual war-narratives. Apart from 
making use of absurd and maniacal perspectivism, there will be an 
analysis of the techniques of framing and montage in passing from 
text to text-to-be-moved-into-image. This transfer of message 
between different systems of signs is called intersemiotic transfer. 
Of course, the script remains a textual enterprise, but it resorts to a 
textual selection with the purpose of creating subsequently a series 
of images. The research will take aim at the way and means of 
selecting the message in order to configure the intersemiotic 
translation and will try to figure out the effectiveness of such a 
“distillation” of perspective and meaning. 

Part of Joseph Heller´s novels benefit of a cinematographic 
construction. Catch-22 (1961) is the most suitable in this respect as, 
apart from the event-filled narration, it is based on a 
discontinuous and amalgamated structure. As it is well known, the 
novel is built around the skepticism of Captain Yossarian about an 
army led by greedy and dictatorial officers. This article will focus 
on a the part 1.1 of script inspired by the novel with sparse hints to 
the classical screened version of Catch-22. The authors of this 
script are the Australians Luke Davies (writer) and David Michôd 
(actor, producer, and director) and it constituted the base for the 
television miniseries Catch-22 from 2019. My interest revolved 
around the selection of events practiced by the scriptwriters and 
the way they outlined the dialogs. The theoretical cargo involves 
the austerity that instills the movies of Michelangelo Antonioni in 
parallel with the difference between framing and montage as 
explained by Gilles Deleuze (in Marrati, P., 2008). 

The absurd of the human condition is derived by Albert 
Camus from the determination of apprehending the world as an 
intelligible unity: “The mind’s deepest desire, even in its most 
elaborate operation, parallels man’s unconscious feeling in the 
face of his universe: it is an insistence upon familiarity, an 
appetite for clarity” (Camus, 1955, p. 13). 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
135 

 

2. The absurd and the structure of the novel as reflected in 
the film script 

 
History reveals a persistent occurrence of irregularities 

and actions that often defy comprehension. This leads to a 
profound incongruity between rational thought and the 
ambiguous, chaotic nature of the world. In this context of 
“nostalgia for unity” and the “unreasonable silence of the world” 
(Camus, 1955, p 21), Camus identified the origins of absurdity in 
human experience. 

The phenomenon described as an “appetite for clarity” 
(Camus, 1955, p. 13) represents a paradigm of entrapment for 
individuals, as the functioning of the world appears to be 
distorted and marked by inefficiency. It could be posited that 
wars serve as manifestations of this inefficacy. Camus astutely 
anticipated this complex absurdity of existence, asserting that “if 
the only significant history of human thought were to be written, 
it would have to be the history of its successive regrets and 
impotencies” (Camus 14). 

The most successful survivor is characterized by an 
alignment with the prevailing irrationalities of the world or by a 
profound skepticism regarding the established structures and 
propositions that govern it. 

There are two film adaptations of the novel Catch-22. I 
will discuss the first version tangentially, but I will focus mainly 
on a 2017 screenplay written by Luke Davies and David Michôd 
and based on Joseph Heller’s novel. 

The film preserves the chronology and the interrupted 
line of events, facts easy to achieve given that the novel is 
designed for a cinematic vision. Of course, cinema offers the 
advantage of special effects and expressive close-ups. But I will 
come back to these aspects. 

The pilot project highlights the spectacular effects, 
especially during the bombings, using fade-ups, swirling smoke, 
and fleeting silhouettes “in the swirl and confusion” (Davies and 
Michôd, 2019, p. 1). Impressionistic and expressionistic 
techniques are used to enhance the chiaroscuro effect, but also 
the sound effect: “The persistent rumble of those powerful 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
136 

 

engines” (Davies and Michôd, 2019, p. 1). The apocalyptic vision 
consists of the fleeting appearances of a naked man. The 
spotlights will follow this figure and the suggestion is revealed by 
the screenwriters themselves: “Walking through some other 
circle of Dante’s Inferno” (Davies and Michôd, 2019, p. 2). 

 
3. Cinematicity relying on mania 

 
The first installment of the script (Davies and Michôd, 

2019), employs an array of special effects, echoing the cinematic 
approach of the film it accompanies. However, the focus is 
primarily on the dialogues and exchanges, which are laced with 
serial allusions to comic and absurd actions and reactions. For 
example, the characters Yossarian and Marion are described as 
engaging in “beautifully enthusiastic sex” (Davies and Michôd, 
2019, p. 1). In both the novel and the script, Yossarian is portrayed 
as a hedonistic figure with a desire for polyamorous 
relationships, yet he is thwarted in his pursuits by a vengeful 
deity, depicted as a “brainless conceited hayseed” (Davies and 
Michôd, 2019, p. 2). Through this characterization, Heller 
reopens age-old discussions regarding the nature of God, 
particularly in relation to human suffering and decay. He 
positions his character as a mouthpiece for quasi-theological 
debates and constructs his narrative — subsequently adapted 
into various scripts — as a polyphonic exploration. Although 
Yossarian, as a hedonist, may not embody the role of an 
analytical Gnostic, his contentions resonate powerfully against 
the otherwise superficial and intellectually vacuous dialogues 
found throughout the work. 

One very important strategy in switching from text to 
cinematographic script was the selection of episodes relying 
heavily on some characters´ manias. Whether they be of 
material/ somatic sort or of psychic extraction, the script laces 
them with the purpose of highlighting the stereotypical and 
twisted minds of those in command. Of course, the novel is 
richer in such instances, but it also exposed innocent jokes and 
dramatic actions which were not selected for the script.  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
137 

 

The intricate structure of the narrative encompasses a 
multitude of cinematic episodes, with one notable highlight 
being the comedic interlude involving the parade training of 
Lieutenant Scheisskopf, whose German name translates to 
“Shithead”. This character exemplifies a unique obsession. Heller 
employs a rather direct approach in character development, 
eschewing nuanced representation in favor of an unvarnished 
depiction of his traits and shortcomings. For example, 
Scheisskopf is described as “prowling the ranks of men barking 
his particular brand of lunacy at them like a beardless Lear with a 
military buzzcut” (Davies and Michôd, 2019, p. 4). Moreover, the 
author exhibits a marked irreverence towards both the 
tumultuous history of the United States and the Western literary 
canon, demonstrating little regard for established norms in his 
narrative. 

In his analysis of Michelangelo Antonioni’s films, Bert 
Cardullo highlights the concept of austerity in artistic expression:  

 
When I say austerity and restraint I certainly don’t mean 
narrowness of imagination or skimpiness of theme. I 
mean a cinema with silences and absences that can 
reveal more than thick, dense presences—the hurly-
burly activity with which it is all too easy for a 
filmmaker to clot our eyes (Cardullo, 2009, p. 62) 
 
In contrast, Joseph Heller and those who adapted his 

narratives — whether screenwriters or directors — did not 
pursue austerity in their creative endeavors. This divergence may 
stem from the inherently brutal nature of war, which itself 
embodies a stark form of austerity. 

In Catch-22, it is easy to identify absurd yet visually 
striking actions which often serve to highlight the robotic and 
pointless mindset of the officers, particularly in wartime. For 
example, the parade master, Scheisskopf, embodies this 
senselessness when he demands, “Why can you not walk a 
straight line? Why can you not turn a ninety-degree angle after 
eleven weeks?” (Davies and Michôd, 2019, p. 5). However, the 
most compelling aspect of the novel’s visual absurdity lies in its 
dialogue, which turns ridiculous questions into a kind of 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
138 

 

warped logic. Take Cadet Clevinger, for instance, he attempts to 
provide logical and useful answers to these nonsensical 
demands, naively believing that the war machine operates on 
principles of logic and efficiency. This reflects a counterpoint 
technique, where the logic of his responses is at odds with the 
overwhelming absurdity of the situation. Yossarian, the novel’s 
primary critic of this madness, recognizes the absurdity of 
perfection in such trivial tasks. For example, Scheisskopf’s 
directive, “And the hundred dollar question: Why is it so hard 
to restrict the swing of your arms to a maximum seven-inch 
lateral pendulum arc, with a maximum four-inch distance from 
wrist to thigh?” (Davies and Michôd, 2019, p. 6), reveals the 
ridiculousness of these expectations. 

 
4. The danger of logic and culture in a robotized universe 

 
The ‘disposable man’, the anonymous soldier perceived 

by officers and politicians as a humble tool, must be completely 
robotized to perform preposterous tasks perfectly. Scheisskopf 
menaces:  

 
I have a friend in the sheet metal shop and he could make 
me little pegs of nickel alloy and I could sink them into 
each man’s thigh bones and link them to the wrists by 
strands of copper wire with exactly three and a half inches 
of play (Davies and Michôd, 2019, p. 7) 

 
Only Yossarian understands the criminal nature of this 

absurdity. He dissuades his comrades from demanding logic and 
justification. He fulfills the role of a pedagogical Joker: “What’s 
here to understand. They hate you. They hated you before you 
got here. They hate you while you’re here. And they’re going to 
keep on hating you after you leave” (Davies and Michôd, 2019, p. 
9). Back home or in the netherworld – my addition. 

The sad absurdity is compounded by the victims’ own 
justification of the torturous methods and approaches of their 
oppressors. Apart from complying without much questioning to 
the aberrations inflicted on them by their superiors, soldiers: 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
139 

 

“Yossarian: ‘Tell me one thing that’s not meaningless 
about parades. 

Clevinger: Discipline. Chain of command. Working 
together as a unit. Geometry” (Davies and Michôd, 2019, p. 12). 

The dialectic of master and slave works perfectly as long 
as the plebeians are offered the opportunity to experience vulgar 
pleasures. At this point, Yossarian´s multifaceted and flexible 
nature emerges: he also belongs to the hedonist group, but he 
manages to safeguard and affirm his noble human essence. He is 
the only one who de-mythologizes the ludicrous military and 
warfare mythology and tries tirelessly to re-humanize his peers. 

 
Parades aren’t designed to teach us anything. They´re 
designed to humiliate us. [...] because apparently that´s 
how sadists get their kicks. And we can sit here and pretend 
all we want that there must be some noble purpose to all 
this walking around in fucking rectangles, but there isn´t 
one (Davies and Michôd, 2019, p. 13).  

 
When Yossarian realizes the passivity and self-deception 

of his comrades, he chooses the hospital over reality.  
Despite his skeptical wisdom, Yossarian cannot escape 

the perverse military machine, especially since he is perceived as 
a bad influence on his less subtle peers. The script portrays 
Yossarian being punished alongside the stubborn and naive 
Clevinger. The former is punished for the latter daring to faint 
during a parade. 

This is the pinnacle of absurdity and dictatorial behavior 
in military-oriented organizations. The pseudo-dialogue between 
the reasoning Clevinger and his commander is particularly 
absurd. Clevinger believes in his innocence on the basis of the 
Bill of Rights, the Declaration of Independence, common law and 
the Military Code of Justice, while Scheisskopf brands all these as 
crap. The former has a mind filled with theories that are 
completely at odds with the harsh reality he belongs to. He acts 
like a naive idealist who is unable to cope with the world’s lack of 
logic and pervasive evil.  

The source of the disagreement between the two is the 
issue of punishment without question. Any questioning on the 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
140 

 

part of the soldier would only worsen his situation. Logical 
discussions are simply impossible and undesirable in the military: 

 
CLEVINGER: I´m sorry, sir. I never said you couldn´t 
punish me.’ 
SCHEISSKOPF: Now you´re telling us when you did say 
it. I´m asking you to tell us when you did say it. When did 
you say we couldn´t punish you?” (Davies and Michôd, 
2019, p. 20) 

 
Thus, Heller constructs a perfectly structured absurd 

environment. 
“SCHEISSKOPF: Is that the only time you didn´t say it?’” 

(Davies and Michôd, 2019, p. 22). 
The officer simply cannot grasp the concept of “justice”. 

Yet he is supposedly taking part in a war fought to re-establish 
justice. In this way, the novelist – most probably unwillingly – 
questions the positive role played by the American army in 
WWII. How could an army under the command of idiots, crooks, 
and dictators stand for peace, harmony, and justice in the world? 

 
5. Anti-heroes or semi-heroes. Psychological limitations 

 
The sources of humor and burlesque in such a 

mechanized and soulless society are innumerable. One scene 
(INT. BEDROOM – DAY) sheds light on Marion, Scheisskopf´s 
wife, who is now on the high track of psychological investigation 
after having sex with Yossarian. Marion sleeps with the officer´s 
subordinates, which could explain her husband´s inferiority 
complex manifesting as domineering behavior. 

 
MARION: “Do you sleep with me because you like me, or 
because you hate my husband?” 
Yossarian retorts with the same analytical subtlety: 
“A bit of both. I could ask you the same question”. (Davies 
and Michôd, 2019, p. 23) 

 
In Heller’s universes, whether military or corporate, there 

is this romantic Moira, the price of sin, but in a preposterous 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
141 

 

manner. A versatile and ironic god steers the fate of a crazy, out-
of-joint world. 

For example, Yossarian is recognized as the troublesome 
anti-hero of the squadron because he cares deeply for his 
comrades while the number of bombing missions increases. 
Unlike many young Americans, he did not share the general 
enthusiasm for war, which is why he joined the air corps. He 
believed the war would not last long, knowing that bomber crews 
needed extensive training. However, he was mistaken, as he 
lacked the intellectual curiosity to seek out knowledge and 
information. 

Both the script and the film strive to expressively render 
the special visual effects. However, the script uses metaphors, 
whereas the film is not interested in capturing them: “Ping, 
thump, and clatter all around. Puffs of flak blooming through the 
plexiglass around Yossarian’s head like deadly black flowers” 
(Davies and Michôd, 2019, p. 25). 

In terms of superior mimesis, Yossarian does not emerge 
as a heroic figure. Not even in terms of human relations. While 
he is less dehumanized than his superiors and other officers, he is 
not truly empathetic towards those in need around him. 
Although he is affected by the horrors of war, his human radar 
does not detect the misfortune of others. For example, when a 
new cadet is assigned to his tent, Yossarian looks unhappy and 
carelessly directs Mudd, the newcomer, to the wrong 
administrative tent. Mudd ends up in the tent of Lieutenant 
Colonel Korn and inadvertently becomes involved in a bombing 
mission, where he meets his death. Upon hearing the news, 
Yossarian does not feel too guilty. 

 
ORR (to YOSSARIAN): You heard a plane went down this 
afternoon? 
YOSSARIAN: Yeah, I heard. 
ORR: Mudd was on it. 
YOSSARIAN: Who’s Mudd? 
MILO: He was that kid in your tent. 
YOSSARIAN: Oh, shit. (Davies and Michôd, 2019, p. 27) 

 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
142 

 

6. The type of humor and the way of shooting it  
 
Generally speaking, the humor is bluff, as Heller is not an 

intellectual writer. His grassroots approach only allows for a close 
reading of a matter-of-fact yet preposterous society. For example, 
there is a sergeant named Major Major Major. His bombastic 
name serves as his destiny, following Laurence Sterne´s theory 
that people’s names are fateful. Thus, Sergeant Major Major 
Major will become a real major, despite his reluctance to accept 
such a precipitous promotion. 

The shot conceived as movement-image has two 
components: framing and montage. If framing focuses on moving 
parts in space, montage focuses on time and works with 
continuities, false continuities and cuts (Marrati, 2008, p. 44). 

The script also features the abominable figure of Milo 
Minderbinder, the unscrupulous salesman who embodies the 
commercial side of the American Dream and its Puritan roots. 
The New Jerusalem established in the USA is supposed to be 
bountiful. Business success is the epitome of God’s covenant. 
Consequently, the army’s public mission gives precedence to 
private money laundering interests. As Milo puts it: “Ours is a 
mercantile world” (Davies and Michôd, 2019, p. 39). This facet of 
the Helleresque comedy emphasizes the incongruity and 
perversity of the officers who demand heroism from the rank-
and-file soldiers. Milo tells Major de Coverley, “We shouldn’t 
have to miss the strudel, sir” (Davies and Michôd, 2019, p. 40). 

 
7. From text to moving images 

 
Airborne battle scenes are transcribed in a literary 

manner in the script. The authors must have been aware of the 
impossibility to capture textual metaphors on the screen, but 
they could not resist the temptation. Luckily, there are plenty of 
indices about emotional close-ups: “SPLATS horrifically into 
Yossarian’s nose cone-like a bug onto a windscreen – inches from 
Yossarian’s own equally horrified, equally uncomprehending 
face. Dunbar hangs there for a millisecond, with that final look of 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
143 

 

terror on his face, before being swooped into the roaring void.” 
(Davies and Michôd, 2019, p. 42). 

Another strategy is to highlight oxymoronic attitudes 
during the fight: the gruesome realism mingled with a New 
Sensibility type of Adamic reaction:  

 
a smear of BLOOD - a gruesome trace of Dunbar’s impact 
with the nose cone. The wind buffeting the blood in a 
raked pattern as it trickles across the plexiglas. All is 
NOISE and CHAOS and RATTLING and SHOUTING 
inside the plane, but for just an instant Yossarian is like a 
child studying a snowflake. The wonder of nature. (Davies 
and Michôd, 2019, p. 43) 

 
The spectacular riffraff of sky confrontations helps a lot to 

increase the dynamism of the script, but it completely misses 
whatever humorous effects: “EXTERIOR: meanwhile back 
outside, the extraordinary high altitude ballet of ten planes 
peeling off in all directions in a sky spackled with flak, as huge 
explosions thump and bloom on the ground thousands of feet 
below.” (Davies and Michôd, 2019, p. 44). 

The film version plentifully used military technology to 
increase absurd comic effects. For instance, the mercantile 
lunatic discussions between Milo Minderbinder and Colonel 
Cathcart right on the runway in the middle of a desert. 
Meanwhile, planes crash and fire brigade automobiles shoot past 
them in an Inferno-like atmosphere. 

What seduced the scriptwriters was the paradoxical 
syllogism Catch-22. Doc Daneeka can ground combatant 
personnel only if they are crazy, but as long as they realize it is 
crazy to risk their lives flying countless missions, they manifest 
logical thinking, so they are sound, not crazy. They will have to 
keep on fighting: 

“DOC DANEEKA (CONT’D): Catch-22 specifies that a 
concern for one’s own safety in the face of dangers that are real 
and immediate is the process of a rational mind.” (Davies and 
Michôd, 2019, p. 50). 

 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
144 

 

8. Conclusions 
 
Catch-22 is a massive and eventful novel, consequently, 

the two scriptwriters, Luke Davies and David Michôd, had to find 
a wise way of extracting the most suggestive episodes in the 
novel for their script. On account of this, they selected those 
chapters representative for the absurd comic and, in 
counterpoint, gloomy scenes full of war atrocities and bad luck. 
Thus, the ludicrous and illogical episodes alternate with ominous 
ones. Owing to such an approach, the script avoids the verbose 
analyses in the novel, but it misses subtle points. However, the 
gains of the script are the exposure of war as preposterous and 
absurd machinery fueled by stupidity, mania, greed and cruelty. 
Accordingly, this is a script that relies not on experimental 
techniques, but on framing the two major narrative threads in 
the novel and displaying them in a montage which targets stark 
contrasts. The purpose of the part 1.1 of the script is to delineate a 
bizarre world supported by two pillars: the absurd and 
preposterous comic and the carnage implied by a war fought by 
exploited and misled soldiers.  

 
 

References: 
 

Camus, A. (1955). The myth of Sisyphus. Translated by Justin O’Brian. 
Vintage. 

 
Cardullo, B. (2009). More from Less: The Art of Michelangelo 

Antonioni. In After Neorealism: Italian Filmmakers and.  
 
Davies, Luke, David Michôd (2019). Part I of the script for the six-

episode television miniseries “Catch-22”. 
 
Marrati, P. (2008). Gilles Deleuze, Cinema and Philosophy. JHU Press. 
 
Park, P. (2016). The Absurd and the Comic. MA thesis. Texas A&M 

University. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
145 

 

 
DAMSEL- DECONSTRUCTING THE QUEST: GENDER 

ROLES AND HEROISM IN THE FILM AND NOVEL 
ADAPTATION1 

 
 

Luminița TODEA 
Universitatea Tehnică din Cluj-Napoca, România/ Centrul Universitar 

Nord, Baia Mare, România 
Technical University of Cluj-Napoca, Romania/ North University Centre 

Baia Mare, Romania 
 

Email: luminita.todea@fsc.utcluj.ro 
 
 
 

Abstract 
 

This paper examines the deconstruction of traditional quest narratives 
and heroic archetypes in Damsel, analysing both the film and its novel 
adaptation through the lens of feminist and deconstructive literary 
theory. Furthermore, the analysis reveals how Damsel undermines the 
binary oppositions in classical heroic tales, particularly those between 
hero and victim, masculine and feminine, or active and passive. By 
presenting a protagonist who initially appears to conform to the ‘damsel 
in distress’ archetype, the narrative gradually examines genre 
expectations, repositioning the female character as a figure of 
subversive agency. While the film introduces visual empowerment 
through action and survival, the novel displays psychological depth, 
internal conflict, and expanded world-building. By comparing the two 

 
1 Article History: Received: 12.08.2025. Revised: 20.09.2025. Accepted: 22.09.2025. 
Published: 15.11.2025. Distributed under the terms and conditions of the Creative 
Commons Attribution License CC BY-NC 4.0. Citation: TODEA, L. (2025) 
“DAMSEL” - DECONSTRUCTING THE QUEST: GENDER ROLES AND 
HEROISM IN THE FILM AND NOVEL ADAPTATION. Incursiuni în imaginar 16. 
IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR/ L’IMAGINAIRE ET LES 
ADAPTATIONS DU TEXTE LITTÉRAIRE/ / LITERARY ADAPTATIONS AND 
THE IMAGINARY. Vol. 16. Nr. 1.. 145-163. 
https://doi.org/10.29302/InImag.2025.16.1.6. No funding was received either for 
the research presented in the article or for the creation of the article. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
146 

 

forms of art, the paper argues that the novelization enhances feminist 
storytelling by reclaiming Elodie’s voice and providing critical 
introspection absent in the cinematic portrayal. Ultimately, Damsel not 
only reimagines the traditional framework of the quest narrative but 
also challenges the normative ideologies that inform conventional 
heroic archetypes, inviting a rethinking of narrative authority and 
gender representation. 
 
Keywords: adaptation; agency; heroic archetypes; gender roles. 
 
Introduction 
 

The paper examines how the film vs. novel Damsel 
subverts traditional fairy tale tropes to present a powerful 
narrative of female agency, survival, and transformation. Based 
on a screenplay by Dan Mazeau, this work represents an 
innovative and collaborative storytelling project between New 
York Times bestselling author Evelyn Skye and the creative team 
responsible for the 2024 Netflix film Damsel, directed by Juan 
Carlos Fresnadillo, featuring Millie Bobby Brown in the lead role. 
The writer had access to the draft screenplay and drew 
inspiration from it for the novel, while Netflix’s filmmaking team 
incorporated elements from the book into the film whenever 
they felt it would enhance that form of storytelling. While the 
core narrative of the film and book remains consistent, Skye was 
granted creative freedom to reinterpret the story, offering readers 
a distinct experience from the film. The additional details she 
introduced in the book were later used to enrich the characters 
and the world in the film adaptation.  

As Evelyn Skye notes in an interview, although both the 
novel and film share the same origin, they remain “unique works 
of art” (Perez, 18 octombrie 2022). 
 
Adaptation Theory Framework 
 

The adaptation is a composite of textual and filmic signs 
merging in audience consciousness together with other 
cultural narratives and often leads to confusion as to which 
is novel and which is film. [...] What one discovers is that 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
147 

 

many so-called ‘unfaithful’ adaptations are operating under 
a de(re)composing model. They are condemned as 
unfaithful because critics read only one way - from novel to 
film - and find that the film has made changes. But if one 
reads in both directions - from novel to film and then from 
film back to novel - one often finds the alleged infidelities 
clearly in the text. These ‘infidelities’ represent rejections of 
certain parts of the novel in favor of others, not total 
departures from the novel (Eliot 2003, p. 157).  

 
George Bluestone, a pioneer in the study of film 

adaptations of literature, argues that filmmakers are independent 
creators who craft their own work rather than simply translating 
the original writer’s material (Constanzo, 1992). According to the 
author, adaptation acts as a form of raw material that conveys 
thematic content. Key characters, significant events, and major 
themes serve as the foundational elements of the film. He 
emphasizes that a film adaptation, instead of being a transitional 
phase between mediums, has a distinct artistic identity. This idea 
is illustrated with the image of ‘two intersecting lines’, where 
novels and films meet at a single point before diverging; 
therefore, “what is peculiarly filmic and what is peculiarly 
novelistic cannot be converted without destroying an integral 
part of each” (Constanzo, 1992, 20). 

Rather than striving for strict fidelity to the source text, 
McFarlane (1996) argues that an adaptation should ‘play around’ 
with it, aiming to evoke rather than replicate the original work. 
The key challenge lies in conveying the essence of the text, such 
as its plot, characters, and major development, while 
implementing necessary modifications and transpositions to 
move beyond illustration. 
 

The insistence on fidelity has led to a suppression of 
potentially more rewarding approaches to the 
phenomenon of adaptation. It tends to ignore the idea of 
adaptation as an example of convergence among the arts, 
perhaps a desirable - even inevitable - process in a rich 
culture; it fails to take into serious account what may be 
transferred from novel to film as distinct from what will 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
148 

 

require more complex processes of adaptation; and it 
marginalizes those production determinants which have 
nothing to do with the novel but may be powerfully 
influential upon the film (McFarlane 1996, p. 10).  

 
McFarlane’s central theoretical contribution is his 

distinction between elements that can be directly transferred 
from text to screen and those that require adaptation. He 
identifies plot, setting, and character as transferable, while 
aspects connected to medium-specific signifiers, such as 
enunciation, style, and the transformation of space into time, 
require adaptation. For example, McFarlane cites the use of 
subjective camera or voice-over as equivalents to first-person 
narration. However, this approach overlooks important 
narratological distinctions, particularly between focalisation and 
narration, or between mode and voice. In the context of fidelity, 
literature and film are not considered equal; texts are judged by 
different standards and often to a lesser degree than other art 
forms, especially film. Only adaptations are seen as capable of 
being ‘unfaithful’ to the original text. Elements such as new 
characters, key events, added scenes, and thematic 
interpretations become crucial in providing authenticity to the 
film (Stam 2000). 

In Concepts in Film Theory (1984), Dudley Andrew 
outlines three primary ways in which a film can relate to its 
source text: ‘borrowing’, ‘intersecting’, or ‘transforming’. 
‘Borrowing’ involves directly taking elements from the original 
work; ‘intersecting’ corresponds to what McFarlane describes as 
transferring, and ‘transforming’ refers to a more substantial 
adaptation, which Andrew considers to be adaptation proper. 

Kamilla Elliott’s study Rethinking the Novel/Film Debate 
(2003) focuses on the idea that “novel and film studies are 
particularly hospitable to a critique of theory from practice, since 
there is often no clear demarcation between theorists, critics, 
novelists, filmmakers, reviewers and reader-viewers” (Eliot 2003, 
p. 6). In Elliot’s view, one can notice six types of adaptation, an 
approach that better aligns with the overall theory of film 
adaptation by emphasizing theorizing from films rather than 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
149 

 

narrowly defining each one, shifting from practical application to 
theoretical discussion, as follows: ‘the psychic concept of 
adaptation’ preserving the essence of the text; ‘the ventriloquist 
concept of adaptation’ that “blatantly empties out the novel’s 
signs and fills them with filmic spirits. [.. .] The adaptation, like a 
ventriloquist, props up the dead novel, throwing its voice onto 
the silent corpse” (Elliott 2003, p. 143); ‘the genetic concept of 
adaptation’ applying narratological tools to examine the 
connections between text and film; ‘the de(re)composing 
concept of adaptation’; ‘the incarnational concept of adaptation’ 
highlighting the longstanding belief that cinema is the most 
realistic art form and ‘the trumping concept of adaptation’ as 
films appear to pay tribute to the novels they adapt.  

According to Hutcheon and O’Flynn (2013), adaptations 
are a common aspect of everyday media, including films, 
television, theatre, digital platforms, novels, comics, theme parks, 
and video games. When people perceive a work as an adaptation, 
they recognize its clear link to a previous text, which often 
continues to shape their experience of the new version. 
Moreover, “adaptation is repetition, but repetition without 
replication” (Hutcheon and O’Flynn 2013, p. 7) as it can stem 
from different motivations: some aim to honour the original 
through imitation, while others seek to challenge, reinterpret, or 
even replace the source material in the audience’s perception.  
 

Seen as a formal entity or product, an adaptation is an 
announced and extensive transposition of a particular 
work or works. This ‘transcoding’ can involve a shift of 
medium (a poem to a film) or genre (an epic to a novel), or 
a change of frame and therefore context: telling the same 
story from a different point of view, for instance, can 
create a manifestly different interpretation; as a process of 
creation, the act of adaptation always involves both (re-) 
interpretation and then (re-) creation…Therefore, an 
adaptation is a derivation that is not derivative- a work 
that is second without being secondary (Hutcheon and 
O’Flynn 2013, p. 9). 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
150 

 

Films rely on visual spectacle and temporal compression, while 
literature offers psychological depth, introspection, and narrative 
fluidity. “Film adaptations can be seen as a kind of multileveled 
negotiation of intertexts” (Stam 2000, p. 67).  

Evelyn Skye’s novel Damsel, published in 2023, preceded 
the film’s release, offering a layered and introspective version of 
the same story. While the core plot remains, the literary version 
expands the main character’s interior life and deepens thematic 
exploration. “The relentless linearity associated with the usual 
reading of a novel favours the gradual accretion of information 
about action, characters, atmosphere, ideas” (McFarlane 1996, p. 
27).  

By comparing the two forms of representation, the paper 
argues that the novelization enhances feminist storytelling by 
reclaiming Elodie’s voice and providing critical introspection that 
is absent in the cinematic portrayal.  

 
In the telling mode- in narrative literature, for example- our 
engagement begins in the realm of imagination, which is 
simultaneously controlled by the selected, directing words 
of the text and liberated- that is, unconstrained by the limits 
of the visual or aural. We can stop reading at any point; we 
can re-read or skip ahead; we hold the book in our hands 
and feel, as well as see, how much of the story remains to be 
read (Hutcheon and O’Flynn 2013, p. 23). 
 
The film Damsel (2024) offers a subversion of the 

traditional ‘damsel in distress’ trope, providing a fresh and 
complex portrayal of a young woman’s journey from passivity to 
empowerment. Unlike the traditional heroine, whose journey 
often centres on romantic fulfilment, Eloise’s quest is one of 
personal survival and self-discovery, ultimately challenging and 
redefining the genre’s portrayal of women, a celebration of 
feminine autonomy and resilience.  
 

But with the move to the mode of showing, as in film and 
stage adaptations, we are caught in an unrelenting, forward-
driving story. And we have moved from the imagination to 
the realm of direct perception with its mix of both detail 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
151 

 

and broad focus. The performance mode teaches us that 
language is not the only way to express meaning or to relate 
stories. Visual and gestural representations are rich in 
complex associations; music offers aural “equivalents” for 
characters’ emotions and, in turn, provokes affective 
responses in the audience; sound, in general, can enhance, 
reinforce, or even contradict the visual and verbal aspects 
(Hutcheon and O’Flynn 2013, p. 23). 
 
In McFarlane’s opinion (1996), it is essential to recognise 

and interpret not only the narrative and cinematic techniques 
but also the extra-cinematic codes that contribute significantly 
to meaning-making such as: language codes- verbal 
communication and dialogue styles used by characters that 
reflect social contexts or cultural identities; visual codes- 
costume, colour, lighting, framing; non-linguistic sound codes- 
background music, sound effects, and silence and cultural codes- 
specific social, historical, or ideological contexts, which influence 
how audiences decode character behaviour, plot development 
and themes. Therefore, it would be inaccurate to assert that films 
are superior to their source novels, as “they can often both evoke 
quite similar emotions and experiences, but go about doing so 
with much different executions” (Stan 2025, p.207). 

 
The Quest for Survival: from Traditional ‘Damsel in 
Distress’ Archetype to Self-Empowered Heroine 
 

Both the film and the novel follow Elodie’s journey from a 
naive princess to a self-reliant heroine. The central conflict 
involving Prince Henry’s betrayal and the fight against the 
dragon is consistent across both representations. The opening 
line of the film, “There are many stories of chivalry, where the 
heroic knight saves the damsel in distress. This is not one of 
them.”, serves as a powerful introduction to Elodie’s story by 
immediately subverting traditional fairy tale and fantasy tropes. 
It informs the audience that this narrative will break away from 
the usual ‘knight-in-shining-armour’ storyline. Instead of a 
helpless damsel being rescued, Elodie is likely to become the 
hero of her own story- strong and independent- setting the tone 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
152 

 

for a more modern, empowering tale in which the female 
protagonist takes control of her destiny and challenges the 
gender roles of classic stories. 

The binary opposition between male and female 
characters in fairy tales is highlighted by Parsons (2004), who 
describes the typical female heroine as “weak, submissive, 
dependent and self-sacrificing” in opposition to the “powerful, 
active and dominant male character” (Parsons 2004, p. 137). 
Society educates women from a young age to fit the patriarchal 
framework in which the focus of gender construction is to 
“prepare young girls for romantic love and heterosexual 
practices” and that their “value lies in men’s desire for them” 
(Parsons 2004, p. 136).  

Elodie, a free-spirited princess with a passion for 
travelling the world, receives a sudden proposal from the queen 
of Aurea, Queen Isabelle, to marry her son, Prince Henry. The 
young girl reluctantly accepts the proposal after her father and 
stepmother, Lord Bayford and Lady Bayford, convince her to do 
so to save the struggling people of their kingdom. She accepts the 
marriage alliance not out of love or personal desire, but out of a 
sense of responsibility. Moreover, Elodie and Floria, her younger 
sister, are dazzled by the warmth, bounty, and luxury of the 
Queen’s home, and heartened by their welcome in Aurea. Prince 
Henry seems to be as charming as fairy tale princes are expected 
to be. Despite Lady Bayford’s increasing concerns that something 
is wrong, the wedding goes through, with all the pomp and 
circumstance a fantasy royal wedding deserves. Following the 
wedding, an unusual ritual takes place near the entrance of a 
cave when Queen Isabelle runs her dagger across the newlyweds’ 
palms and mixes their blood, expressing her deeper thoughts, 
“Tonight, you join a long line of women who have helped build 
this kingdom. It is this sacrifice we commemorate every 
generation. A tradition going back centuries. For generations, it 
has been our task, our duty, to protect these people.” Elodie 
quickly learns that Aurea has deadly secrets. The hero/ heroine 
“and/ or the world in which he finds himself suffers from a 
symbolical deficiency” (Campbell 2004, p. 35). Every generation, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
153 

 

three princesses have been sacrificed to the fire-breathing dragon 
and their lives traded for the kingdom’s safety.  

Consequently, rather than leading to a honeymoon, the 
wedding concludes with Elodie’s violent descent into a crevasse. 
This space is described by Campbell (2004, p. 53) as ‘a place of 
strangely fluid and polymorphous beings, unimaginable 
torments, superhuman deeds, and impossible delight.’” 

Prince Henry, initially perceived as a Prince Charming, 
emerges as a deceptive agent of tradition, undermining the 
expectations of a romantic hero. Elodie’s fall into the cave 
becomes symbolic. Abandoned and burned, she awakens into 
agency. The moment she declares “I am not doing what I’m told” 
marks the rupture of her passive role. She charts her escape 
through intelligence and emotional resilience, reworking the 
‘hero’s journey archetype’ with a gendered twist.  

Elodie’s journey in the dragon’s lair begins while she is 
still wearing her multi-layered wedding gown, elements of which 
she gradually repurposes in response to each challenge she faces. 
Through resourcefulness and creativity, she transforms parts of 
her attire into tools for survival, enabling her to navigate and 
overcome the various threats she encounters. Thus, her dress 
serves as a visual representation of the heroine’s growth and 
transformation throughout the film. It becomes a metaphorical 
and practical tool for her survival as she uses some of the fabric 
as protection, rips off parts of it to give her more freedom of 
movement, or the corset busk, made of metal sharpened into a 
dagger.  

Regarding the film characters, Queen Isabelle’s behaviour 
is premeditated and cruel as she addresses Lady Bayford “Your 
family needs money. My family needs a bride. What we don’t 
need is more family”, highlighting conflicting family needs: one 
seeks financial support, the other a marital alliance as well as 
rejecting expanding family ties, emphasizing the desire to avoid 
further complications within already strained relationships. She 
perpetuates the cycle of sacrifice, insisting that Elodie should 
fulfil her duty as a princess. She plays the part of a powerful 
woman, yet her power is still confined within a male-dominated 
structure supporting a system where women are ritualistically 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
154 

 

sacrificed. Her role as a loyal matriarch in the service of a 
kingdom relies on the idea that female suffering can maintain the 
illusion of peace. In contrast, Lady Brayford successfully avoids 
the evil stepmother trope, offering a refreshing twist on this 
classic role. Though there is some tension between Elodie and 
her stepmother at the beginning of the story, it becomes obvious 
that she is a kind and courageous woman, standing up for her 
stepdaughter even when Lord Bayford would not. Her 
stepmother’s warning, “This wedding is a mistake. I only want 
what’s best for you!” foreshadows the treachery ahead, yet Elodie 
submits to the marriage with dutiful determination, believing in 
her sacrificial role as a noble daughter. 

The visual medium emphasises survival and action through 
a more visually driven and action-oriented style of the film. Scenes 
such as the heroine’s descent into the dragon’s cave or her tactical 
escape from the burning cavern are central, framed through 
dynamic camera work and heightened narrative tension. The 
dragon confronts Elodie with the harsh reality of her situation: “I 
want what is promised. What is owed? Every generation, your 
kind must pay”. Through their interactions, Elodie learns about 
the history of the sacrifices and the shared pain of the women who 
came before her. This knowledge empowers her to confront the 
injustices of Aurea and to seek a path toward freedom not just for 
herself but for all the women who have been victimized by the 
kingdom. Ultimately, Elodie and the dragon forge an unexpected 
alliance, representing the potential for transformation and the 
disruption of oppressive cycles. 

The lack of internal monologue positions the audience as 
observers rather than confidants, creating a more ambiguous 
viewing experience. The film follows a traditional three-act 
structure, mirroring the fantasy genre’s cinematic norms. 
However, it subverts it by gradually withdrawing the viewer’s 
investment in the male hero and re-centring the story on Elodie. 
Early in the film, she is shown as the traditional damsel awaiting 
her fate: “I am not a hero. I’m just someone who has been 
chosen. I’ve been told what to do all my life.” At the narrative’s 
final moment of confrontation with the dragon, when she stands 
in defiance, no dialogue is needed. Elodie’s firm posture and the 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
155 

 

dragon’s hesitation highlight her transformation into the story’s 
true agent, with body language and cinematic space emphasising 
her newfound autonomy. The dragon’s final words, “You were 
never meant to be the prize, Elodie. You were the warrior all 
along” reveal a powerful shift in identity and perspective. Elodie, 
once seen as a passive reward or sacrifice, is recognized as the 
true heroine of her own story, transforming her from someone 
acted upon to the one who takes action. McDonough (2017) 
underlines the fact that modern female characters are described 
as proactive agents who take control of their destinies, departing 
from the traditional roles of passivity. 

On the other hand, in the book, the writer has the 
opportunity to explore the backstories of each of these 
characters. For instance, Queen Isabelle is the conflicted one; she 
feels awful about what she has been doing, yet she has to carry 
on “her eyes told a different story, one of centuries of sadness and 
regret […] but she carried the weight of the guilt with her” (Skye 
2023, p. 81). Prince Henry is a man toughened by duty, having 
been forced into it at a young age by his older brother: “if there 
were any other way, we would take it. But there isn’t. The dragon 
demands three sacrifices of royal blood every year or else it will 
destroy this entire kingdom” (Skye 2023, p. 209). 

By contrast, Evelyn Skye’s novel allows for reflective 
pauses, enabling readers to engage with Elodie’s introspection 
and moral dilemmas. Themes of empowerment and survival are 
reinterpreted through an introspective lens, offering a more 
profound commentary on feminist ideals, e.g. “I am not just one 
of the many! My name is Elodie! she shouted. And the other 
princesses had names, too. […] You will remember them! You will 
respect them!” (Skye 2023, p. 165). Her powerful statement 
expresses a rejection of being reduced to a mere symbol of 
sacrifice, asserting that her identity and worth extend beyond 
fulfilling a role defined by duty or tradition. Rather than passively 
accepting a fate imposed on her, she acknowledges the cost but 
does so with agency, refusing to be seen only as a tool for others’ 
survival or success. She also discovers she is not the first, but one 
of many princesses sacrificed.  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
156 

 

Unlike traditional narratives where female characters are 
often placed in opposition, Damsel highlights the importance of 
solidarity among women as a powerful force for resistance. The 
markings left behind by previous princesses on the cave walls 
serve as a testimony to their existence and resistance, offering 
Elodie guidance and strength. The sisterhood formed from past 
sacrifices reflects ongoing resistance and solidarity, transforming 
the image of isolated victims into one of collective strength and 
defiance against oppression. The evolving relationship between 
Elodie and the dragon adds depth to the narrative, highlighting 
themes of empathy and mutual respect. By exploring their 
interactions, the story underlines the importance of understanding 
and challenging preconceived notions about others. 

The novel opens with her conflicted emotions about the 
arranged marriage, her loyalty to her people, and her scepticism 
of Prince Henry’s too-perfect demeanour. Once she is thrown 
into the abyss, the narrative becomes a study in trauma, survival, 
and determination. The prose allows for extended reflection: 
Elodie’s fear is not just instinctual but existential; her resistance 
is not just tactical but philosophical. By granting Elodie full 
interiority, the novel constructs a heroine who reclaims not just 
her life, but her narrative. It also provides a more in-depth 
exploration of Elodie’s internal struggles, fears, and gradual 
realization of betrayal in statements such as: “I don’t believe in 
destiny” […] “I believe in making my own future” (Skye 2023, p. 
234) or “I won’t give in to you,” she said. “If you want my blood, 
you’re going to have to come and get it. (Skye 2023, p. 235). As 
the young woman reflects on her situation, she internalizes the 
societal expectations placed upon her: “How could you do this?” 
she moaned. It was a question for the royal family. For her father. 
And even for herself, for thinking she could simply marry a 
stranger and everything would work out not only fine, but 
happily ever after. Instead, she’d been thrown over a bridge to 
her death” (Skye 2023, p. 82). Elodie’s accusatory question to her 
father, “Did you know, Father? Did you willingly sell me to a 
dragon?” (Skye 2023, p. 145) frames the act not only as treachery 
but as complicity in a patriarchal system that objectifies women. 
The betrayal catalyses her transformation, propelling her into a 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
157 

 

quest for survival, self-determination, and self-reliance. The 
dungeon setting serves as a symbol for the patriarchal world 
Eloise inhabits, which is dangerous and hostile. However, it is in 
this space of oppression that Eloise begins to forge her path 
toward autonomy, marking the beginning of her transformation 
from victim to heroine. 

The book’s ending is more complex than the film’s, as 
Elodie and the dragon undergo a mystical merging process that 
enables Elodie to transform into a dragon: “But then Elodie 
unfurled her wings and smiled. She was a queen. A dragon. But 
most of all, she was herself. And she soared. To all the brave souls 
who dare to remake the world.” (Skye 2023, p. 256) highlights a 
moment of self-empowerment, e.g., “I will save myself!” Elodie 
cried. (Skye 2023, p. 193). Elodie embraces her new identity and 
emerges as a symbol for all individuals aspiring to contribute 
meaningfully to society. Although she is not invincible, her 
perseverance in the face of vulnerability and uncertainty 
enhances her complexity and renders her a more compelling 
protagonist. She chooses not to see the dragon as a bad omen, a 
common trope, but instead embraces it as a symbol of the 
extraordinary- a positive foreshadowing. “Dragons weren’t real, 
only fantasy. This was no bad omen. If anything, it was a symbol 
of the extraordinary to come” (Skye 2023, p. 12). The phrase 
“extraordinary to come” hints at future events that will break 
from the ordinary, preparing the reader for an adventure or 
turning point. The dragon becomes a symbolic figure, not of fear, 
but of transformation or greatness. These sentences challenge 
the boundary between reality and myth. The heroine’s optimism 
and openness to wonder suggest that the narrative is about to 
shift into a more magical or extraordinary realm.  

Gheran (2022) suggests that the dragon symbolizes the 
people’s longing to break free from restrictions and limitations, 
representing ‘human aspiration’ and ‘inner strength’. 
Traditionally depicted as an embodiment of evil to be 
vanquished by a male hero, the dragon in Damsel is reimagined 
as a misunderstood figure, a mother seeking retribution for the 
death of her three newborns. Thus, Elodie understands that even 
if she and her sister escaped the dragon, others would take their 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
158 

 

place, and the cycle of violence would persist. Rather than killing 
the dragon, she employs the glowworms to heal its wounds, 
thereby restoring it from the verge of death.  

 Through Elodie’s exposure of the truth and her 
demonstration of empathy, the dragon becomes an unexpected 
ally. In Elodie, the dragon at last finds a companion it can trust, 
someone just, kind, and entirely different from the king of Aurea 
and his family. This reconfiguration of the monstrous feminine 
recasts the final act as a collective rebellion against a shared 
oppressor: the kingdom of Aurea. By allying with the dragon and 
orchestrating her sister’s rescue, Elodie reshapes the classic David 
and Goliath paradigm, not by slaying the monster, but by 
redefining the true source of monstrosity. It is not the dragon, 
but the monarchy, that perpetuates sacrifice and deceit. Queen 
Isabelle’s cryptic remark, “You know nothing of our story”, 
reveals the generational complicity in this patriarchal legacy. 
Elodie, however, refuses to follow the expected script, 
ultimately confronting the queen and declaring: “This is the end 
of your story”.  

 
Eloise and the Dragon: Mirrored Journeys of Self-Discovery 
and Agency 
 

Bradford et al define agency as “the making of choices 
and taking responsibility for them, in accepting the moral 
imperatives, which in a properly functioning civil society should 
determine ‘the choice we choose’” (Bradford et al 2008, p. 31). In 
their view, agency fundamentally arises from the interplay of 
making decisions, executing those decisions, and assuming 
responsibility for the resulting actions; therefore, “to be able to 
act -to have agency also means being able to answer for our 
actions, to be responsible” (Bradford et al 2008, p. 33). 

Throughout the film, Eloise uncovers deeper truths not 
only about her world but also about herself. The magical 
elements, such as hidden prophecies and ancient artifacts, serve 
as metaphors for her hidden potential. For instance, Eloise might 
discover a family legacy or a magical power that has been 
concealed from her, revealing that she is capable of shaping her 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
159 

 

destiny, independent of the men who have previously defined 
her world. Her self-discovery is also marked by the realization 
that the script society has prescribed for her - marriage to a 
prince and submission to male authority- is not the only way for 
her to define her life. Her ability to escape and take control of her 
fate sets the stage for the rest of her journey, where she asserts 
herself as an independent force. Rather than passively waiting to 
be rescued or relying on others, Eloise repeatedly demonstrates 
her problem-solving skills and tenacity. Elodie’s agency is 
expressed through action and survival, culminating in her 
defiance of the queen and the dragon. When faced with 
dangerous situations, the young girl takes initiative, uses clever 
tactics to outwit enemies, avoids danger through quick thinking, 
and takes risks to save herself, often when there is no immediate 
hope for external help. These repeated moments of self-reliance 
demonstrate Eloise’s growth as an individual capable of 
navigating danger on her own terms. Each instance highlights 
the heroic quality of self-preservation in a world designed to 
break her down. As she rejects the role of the passive princess 
waiting to be rescued, Eloise begins to chart a new path for 
herself, one that allows her to embrace her strength, not as a 
product of romantic love, but as a result of her own growth, 
decision-making, and internal power. The story strategically 
subverts traditional binary oppositions such as hero/victim, 
masculine/feminine, and protector/protected, thereby revealing 
their inherent instability and cultural construction. Rather than 
embracing victimhood, Elodie asserts, “They chose me to die. I 
choose to live,” a moment that deconstructs the binary of hero vs. 
victim by repositioning herself as both the subject and the agent of 
resistance. Her refusal to perform the concept of femininity 
embodied by obedience and sacrifice undermines the 
masculine/feminine binary by appropriating traditionally 
masculine-coded traits such as aggression, autonomy, and 
strategic thinking. The traditional protector/protected dichotomy 
is subverted in this context: whereas the king and prince are 
ostensibly the guardians of the realm, they are ultimately exposed 
as perpetrators of violence. In contrast, Elodie and the dragon 
become the true protectors of others and of the truth itself. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
160 

 

The climax of Eloise’s change occurs when she confronts 
Prince Henry. By this point, Eloise is no longer a young woman 
defined by others’ expectations. She has grown into a true 
heroine, capable of using her physical, magical, and intellectual 
abilities to fight back and reclaim her agency. The princess steps 
up as a leader, offering advice, taking action to protect others, 
and using her newfound abilities to guide people to safety or 
stability. This reflects a mature sense of responsibility and a 
willingness to help others. Thus, her decision to embrace 
leadership emphasises her growing recognition of her power and 
responsibility within the world. Her victory is not simply about 
defeating a villain; it is about asserting control over her fate, self-
identity, and personal freedom. In reclaiming her identity, she 
demonstrates a powerful form of heroism, one rooted not in 
physical courage but in autonomy, resilience, and the refusal to 
remain a victim.  

Rather than a romantic resolution, the story ends with 
Elodie, her sister Floria, and their stepmother returning home, 
accompanied by the dragon, with the opportunity to determine 
their upcoming lives moving forward.  

The dragon’s journey through the narrative is, at its core, 
a story of metamorphosis as well. Initially portrayed as a 
revengeful creature, its rage is rooted in deep personal loss and 
betrayal, as previously mentioned. However, the dragon’s 
encounter with Elodie marks a turning point. Unlike the royals it 
once knew, the young woman approaches the creature with 
compassion and a willingness to see beyond its monstrous 
exterior. This empathy creates the space for the dragon’s gradual 
conversion- from a symbol of destruction to one of renewal. Its 
journey from vengeance to guardianship mirrors a process of 
emotional restoration. No longer anchored to the ruins of Aurea, 
the dragon finds purpose in protection and peace, not in 
retribution. Its choice to accompany the young princess signifies 
not only personal healing but also a broader hope for 
reconciliation and change, and a step toward supporting Elodie 
in her quest to bring peace and prosperity to her people. 
  The dragon’s transformation serves as a similar journey to 
Elodie’s, creating a dual narrative of healing, justice, and self-



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
161 

 

discovery. While Elodie pursues the more visible path of a 
human protagonist challenging oppression and reclaiming her 
voice, the dragon also undergoes a profound metamorphosis, 
reflecting the classic stages of the hero’s journey. Their 
intertwined stories demonstrate that transformation is achieved 
through compassion rather than violence. Both characters 
confront inherited ferocity and resist the roles imposed upon 
them, ultimately emerging transformed. Their parallel evolution 
from victimhood to agency gradually dissolves the initial 
opposition, culminating in a meaningful partnership. Through 
mutual recognition and empathy, Elodie and the dragon forge a 
bond rooted in shared purpose. This transformation from 
dichotomy to alliance redefines them not as adversaries, but as 
co-agents of justice, suggesting that true change emerges not 
through dominance, but through solidarity and compassion.  

The final image of the boat sailing toward freedom, not a 
castle, replaces the happily ever after traditional ending with a 
self-determined future. Her journey is not toward marriage, but 
toward self-discovery. “The story of their lives has not been 
written yet, as they’re flying away. [We wanted] to leave you with 
this idea that we’ve been through our inverted version of the fairy 
tale. It’s our inverted version of happily ever after” (Gomez, 8 
march 2024).  
 
Conclusion 

 
Eloise’s journey of survival and self-discovery in Damsel, 

characterised by her resilience and personal growth, challenges 
and expands conventional notions of heroism. By subverting the 
classic trope of the ‘damsel in distress’, the film and the book 
analyse the limitations placed on women in both fantasy 
narratives and society at large. Eloise’s journey highlights the 
importance of agency and rejecting predefined roles in the 
pursuit of personal autonomy. Whether she is escaping a 
dungeon, taming a fire-breathing dragon, confronting betrayal, 
or leading others, Eloise demonstrates that true heroism lies in 
personal agency, overcoming fear, and having the courage to 
shape one’s own fate. While both the film and the novel 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
162 

 

adaptation of Damsel share a foundational narrative, the novel 
offers a more nuanced and extended exploration of the story’s 
themes and characters. The differences in ending, character 
development, and thematic depth highlight the unique strengths 
of each medium in storytelling. For readers seeking a more 
culturally enriched interpretation of the narrative, the novel 
serves as a valuable and compelling counterpart to the film.  

Consequently, Damsel becomes more than a fantasy; it 
offers a modern reimagining for a contemporary generation 
where the dragon is not an enemy to be destroyed, but a being to 
be heard, and where the princess does not passively wait for 
rescue, but takes action and dismantles the very structures meant 
to confine her. 
 
 
References: 
 
Andrew, D. (1984). Concepts in Film Theory. Oxford: Oxford University 

Press. 
 
Bradford, C. et. al. (2008). New World Orders in Contemporary 

Children’s Literature: Utopian Transformations. Palgrave 
Macmillan. 

 
Campbell, J. (2004). The Hero with a Thousand Faces (3rd ed.). 

Princeton University Press. 
 
Costanzo, W. V. (1992). Reading the Movies: Twelve Great Films on Video 

and How to Teach Them. National Council of Teachers of English, 
Urbana. 

 
Elliott, K. (2003). Rethinking the Novel/Film Debate. Cambridge 

University Press. 
 
Fresnadillo, J. C. (Director). (2024). Damsel [Film]. Netflix. 
 
Gheran, N.L. (2022). A Brief Overview of Imaginary and Mythical 

Creatures of Southeast Asia and their Symbolic Significance. 
Incursiuni în imaginar (13). 63-96. DOI:10.29302/InImag.2022.13.4 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
163 

 

Gomez, D. (8 march 2024). Why That ‘Damsel’ Ending Is an ‘Inverted 
Version of Happily Ever After’. https://www.thewrap.com/damsel-
ending-explained-netflix.  

Hutcheon, L., & O’Flynn, S. (2013). A Theory of Adaptation (2nd ed.). 
Routledge. 

 
McDonough, M. S. (2017). From Damsel in Distress to Active Agent: 

Female Agency in Children’s Literature and Young Adult Fiction. 
Electronic Theses and Dissertations. Paper 2728. 

 
McFarlane, B. (1996). Novel to Film: An Introduction to the Theory of 

Adaptation. Clarendon Press. 
 
Parsons, L. (2004). Ella Evolving: Cinderella Stories and the 

Construction of Gender-appropriate Behaviour. Children’s 
Literature in Education, 35(2), 135-154. 

 
Perez, L. (18 october 2022). Netflix Teams With Author Evelyn Skye for 

Novelization of Millie Bobby Brown’s ‘Damsel’ (Exclusive). 
https://www.hollywoodreporter.com/lifestyle/arts/damsel-
movie-netflix-evelyn-skye-novel-1235241137. 

Skye, E. (2023). Damsel. New York, Random House Worlds. 
 
Stam, R. (2000). Beyond Fidelity: The Dialogics of Adaptation, New 

Brunswick, NJ: Rutgers UP, retrieved from 
https://todaygoodtext.web.fc2.com/beyond-fidelity-the-
dialogics-of-adaptation-pdf-file.html. 

 
Stan, S. (2025). On Book to Movie Adaptations. Cultural Intertexts, (9), 

201-208. 
https://www.gup.ugal.ro/ugaljournals/index.php/cultural-
intertexts/article/view/8522. 

 
 
 
 
 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
164 

 

 
PRIVIREA PRIVILEGIATĂ A „PERSONAJULUI-FILTRU” 

ÎNTRE CONTEMPLARE ȘI INTERDICȚIE, ÎN FILMUL 
„SPĂRGĂTORUL DE NUCI ȘI CELE PATRU TĂRÂMURI”1 

 
THE PRIVILEDGED GAZE OF THE “FILTER 

CHARACTER” BETWEEN CONTEMPLATION AND 
PROHIBITION, IN THE MOVIE “THE NUTCRACKER 

AND THE FOUR REALMS” 
 
 

Gabriela CHICIUDEAN 
Universitatea „1 Decembrie 1918” din Alba Iulia, România 

1 Decembrie 1918 University of Alba Iulia, Romania 
 

Email: gabriela.chiciudean@uab.ro 
 
 
 

Abstract 
 
In our paper we would like to discuss several aspects related to the 
“priviledged gaze” of the central character in the movie The Nutcracker 
and The Four Realms, released in 2018. E.T.A. Hoffmann’s source text, 
The Nutcracker and the Mouse King, published in 1816, has been 
continuously adapted according to the type and development of society, 
and now finds variants in literature, ballet, music, theater, cartoons, 
film, etc. Focusing on the film directed by Lasse Hallstrom and Joe 
Johnson, a sequel to Hoffmann’s story, we would like to discuss how 

 
1 Article History: Received: 15.08.2025. Revised:29.09.2025. Accepted: 30.09.2025. 
Published: 15.11.2025. Distributed under the terms and conditions of the Creative 
Commons Attribution License CC BY-NC 4.0. Citation: CHICIUDEAN, G. 
(2025). PRIVIREA PRIVILEGIATĂ A „PERSONAJULUI-FILTRU” ÎNTRE 
CONTEMPLARE ȘI INTERDICȚIE, ÎN FILMUL „SPĂRGĂTORUL DE NUCI ȘI 
CELE PATRU TĂRÂMURI”. Incursiuni în imaginar 16. IMAGINARUL ȘI 
ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR/ L’IMAGINAIRE ET LES ADAPTATIONS DU 
TEXTE LITTÉRAIRE/ / LITERARY ADAPTATIONS AND THE IMAGINARY. Vol. 
16. Nr. 1.. 164-180. https://doi.org/10.29302/InImag.2025.16.1.7. No funding was 
received either for the research presented in the article or for the creation of the 
article. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
165 

 

time is perceived in the two worlds, real and fantasy, but starting from 
the image and what the main character Clara, who has become a “filter-
character” involved in the realization of this aspect, captures in her eyes. 
The director of the movie accepts the idea of a parallel world, and 
chooses as the link between the two worlds the very clock from which 
Clara has the opportunity to observe the mechanism of the passage of 
time, but also to capture the emotional states of her family members. 
For this approach, we have taken the theoretical and practical reference 
points provided by Victor Ieronim Stoichiță in The View. As in painting, 
the different frames of the images in the film, “frozen”, fixed, can 
provide a narrative, an interesting story. 
 
Keywords: E.T.A. Hoffmann; the priviledged gaze; the filter character; 
movie; The Nutcracker and The Four Realms. 
 

Rezumat 
 
În lucrarea noastră dorim să discutăm câteva aspecte legate de „privirea 
privilegiată” a personajului central din filmul Spărgătorul de nuci și cele 
patru tărâmuri (The Nutcracker and The Four Realms), lansat în 2018. 
Textul sursă al lui E.T.A. Hoffmann, Spărgătorul de nuci și regele 
șoarecilor (The Nutcracker and the Mouse King), publicat în 1816, a fost 
adaptat continuu în funcție de tipul și evoluția societății, iar acum se 
regăsește în literatură, balet, muzică, teatru, desene animate, film etc. 
Concentrându-ne pe filmul regizat de Lasse Hallstrom și Joe Johnson, o 
continuare a poveștii lui Hoffmann, dorim să discutăm modul în care 
timpul este perceput în cele două lumi, reală și fantastică, pornind de la 
imagine și de la ceea ce se vede prin ochii personajului principal, Clara, 
care a devenit un „personaj-filtru” implicat în realizarea acestui aspect. 
Regizorul filmului acceptă ideea unei lumi paralele și alege ca legătură 
între cele două spații chiar ceasul, din interiorul căruia Clara are ocazia 
să observe mecanismul trecerii timpului, dar și să surprindă stările 
emoționale ale membrilor familiei sale. Pentru această abordare, am 
ales cîteva puncte de referință teoretice și practice furnizate de Victor 
Ieronim Stoichiță în Vezi (The View). La fel ca în pictură, diferitele cadre 
ale imaginilor din film, „înghețate”, fixe, pot oferi o narațiune, o poveste 
interesantă. 
 
Cuvinte-cheie: E.T.A. Hoffmann; „privirea privilegiată”; personaj filtru; 
film; Spărgătorul de nuci și cele patru tărîmuri.  
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
166 

 

Povestea lui ETA Hoffmann, Spărgătorul de nuci și Regele 
șoarecilor (The Nutcracker and the Mouse King), a fost scrisă în 
1816, a fost publicată inițial într-o culegere de povestiri pentru 
copii, după care, în 1918, a fost publicată independent, în volum. 
De atunci, textul scriitorului austriac a fost adaptat continuu, în 
funcție de tipul și de dezvoltarea societății 

 Adaptarea textelor este o metodă ce a funcționat încă din 
antichitatea greco-latină și a atins apogeul de-a lungul secolului 
al XX-lea, prin metoda constructivistă. De pildă, în Antichitate 
miturile erau adaptate în teatru, în special în tragedii, în Evul 
Mediu au fost preluate teme și motive în teatrul miracolelor, în 
Renaștere se dezvoltă în special muzica și baletul, iar după 
industrializare, predomină și capătă amploare adaptările 
cinematografice. Spărgătorul de nuci și Regele șoarecilor (The 
Nutcracker and the Mouse King) scris de E.T.A. Hoffmann, de 
pildă, a fost adaptat, cincizeci de ani mai tîrziu, în limba franceză, 
de către Alexandre Dumas. De altfel, „încă din Renaștere, 
basmele au făcut obiectul unor rescrieri, în urma colectărilor 
efectuate de scriitori, dând naștere de-a lungul secolelor unui gen 
literar de sine stătător.” (Chira, 2013, p. 10). 

În studiul de față, propunem ca punct de plecare textul 
lui E.T.A. Hoffmann, Spărgătorul de nuci și Regele șoarecilor (The 
Nutcracker and the Mouse King), și vom urmări „privirea ghidată” 
în filmul artistic Spărgătorul de nuci și cele patru tărîmuri (The 
Nutcracker and The Four Realms), lansat în 2018, în regia lui 
Lasse Hallström și Joe Johnston, după un scenariu de Ashleigh 
Powell, care se dovedește a fi o continuare a textului sursă.  

La adaptarea unui text literar pentru cinematografie, 
trebuie avute în vedere unele considerente. De exemplu, textul se 
leagă de film prin scenariul cinematografic, numit „un obiect 
textual” (Carabăț, 1987, p. 310). După primatul textului literar, 
textul este modelat în cadrul scenariului pentru a putea fi realizat 
filmul. Scenariul există și poate fi apreciat independent de film și 
filmul poate fi înțeles și apreciat independent de scenariu. Între 
cele două pot apărea decalaje, minore sau semnificative (Carabăț, 
1987, p. 310). 
 Filmul de aventură și fantezie, ca o continuare a poveștii 
lui E.T.A Hoffmann, a fost inspirat din piesa de teatru a lui 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
167 

 

Ashleigh Powell, o scriitoare australiancă și cadru universitar la 
Flinders University, ce a studiat psihologia și marketingul. De 
asemenea, o altă sursă de inspirația a fost baletul realizat de 
Marius Petipa cu muzica scrisă de Pyotr Ilyich Tchaikovsky. 
Personajele principale sînt Mackenzie Foy (Clara Stahlbaum), 
Morgan Freeman (nașul Drosselmeyer), Helen Mirren (Mama 
Ghimbir), Jayden Fowora-Knight (Căpitanul spărgător de nuci) și 
Keira Knightley (Bombonica) (The Nutcracker and the Four 
Realms, 2018b). 

 

 

 
 
Fig. 1. Distribuție (The Nutcracker and the Four Realms, 2018b) 
 
Filmul Spărgătorul de nuci și cele patru tărîmuri (The 

Nutcracker and The Four Realms) nu a fost foarte apreciat de 
public, primind mai multe critici negative legate de poveste și 
de coregrafie. În film s-a păstrat doar parțial muzica din baletul 
lui Tchaikovsky, melodia originală suferind unele modificări și 
fiind completată cu alte piese  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
168 

 

Acțiunea filmului se desfășoară în Londra, în sec. XIX, 
într-o atmosferă de iarnă și decor specific sărbătorii 
Crăciunului, cu multă bună dispoziție și agitația specifică 
sărbătorilor. 

Familia Stahlbaum a suferit o pierdere grea, întrucât 
Marie Stahlbaum, soția domnului Stahlbaum și mama celor trei 
copii, Fritz, Clara și Louise, s-a stins recent. Din film aflăm că 
Marie a fost orfană și a fost crescută de Drosselmeyer, de la care 
a învațat arta reparării jucăriilor mecanice. Această îndeletnicire 
și pasiune a fost ulterior preluată de fiica mijlocie, Clara. Copiii, 
contrar obiceiului familiei, își primesc cadourile pregătite de 
Marie în Ajunul Crăciunului. Louise primește rochia preferată a 
mamei, Fritz primește un set de soldăței de plumb, iar Clara 
primește o cutiuță în formă de ou, pe care nu o poate deschide 
pentru că nu are cheie. În cutia în care este împachetat cadoul 
se găsește un bilet pe care este specificat că înăuntrul oului se 
află tot ce va avea ea vreodată nevoie. Clara, eroina principală a 
filmului, devine preocupată de găsirea cheiței.  

Urmînd să plece la petrecerea de Crăciun organizată de 
nașul Drosselmeyer, tatăl copiilor, care nu știe cum să 
gestioneze situația, o roagă pe Clara să nu dispară, ascunzîndu-
se în cine știe ce ungher, așa cum își făcuse obiceiul după 
moartea mamei.  

Clara îi cere nașului ajutorul, pentru a deschide oul, și, 
urmînd firul călăuzitor către cadoul ei, pregătit de 
Drosselmeyer, va ajunge în pădurea brazilor de Crăciun, unde 
descoperă cheia de care avea nevoie și unde îl întîlnește pe 
Căpitanul spărgător de nuci. Un șoricel, pe nume Mauserinks, 
fuge cu cheia, silind-o pe Clara să îl urmeze, și aceasta, însoțită 
de Căpitan va intra în regatul distracției, acum o pădure 
dezolantă, pe teritoriul Mamei Ghimbir. Ulterior, cei doi vor 
ajunge la palatul tărîmului unde Clara va fi recunoscută drept 
prințesa regatului, întrucît mama ei, Marie, a fost regină. 
Regenții celebrează sosirea Clarei printr-o petrecere, unde îi 
este prezentat, printr-un spectacol de balet, modul în care 
mama ei, Marie, a descoperit acel tărîm. 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
169 

 

 
Fig. 2. Clara, Imagini (The Nutcracker and the Four Realms, 2018b) 

 
Clara își amintește că mama ei îi spunea că forța ei constă 

în modul său specific de a vedea lucrurile. Această idee, a 
capacității de a crea lumi imaginare, apare în textul original al lui 
Hoffmann legat de Marie, care avea capacitatea de a făuri o lume 
fermecată (Hoffmann, 2013, p. 93), iar acțiunea filmului se va 
desfășura exact în acest tărîm creat de Marie, pe care îl va 
descoperi ulterior Clara, fiica acesteia. Clara descoperă, deci, Cele 
patru tărîmuri, o lume fantastică în care parcurge o inițiere spre 
descoperirea propriului sine.  

Ne vom opri, în cele ce urmează, la o secvență referitoare 
la trecerea timpului în tărîmuri, față de lumea reală. De altfel, 
ceasul din salonul nașului Drosselmayer, sală în care are loc 
balul, face legătura dintre cele două lumi, dintre planul real și cel 
fantastic, regăsit în „Împărăția păpușilor” în textul lui Hoffmann. 
În lumea basmului, apare o dilatare a timpului, situație în care 
acesta se scurge foarte încet.  

În textul Spărgătorul de nuci și Regele șoarecilor (The 
Nutcracker and the Mouse King) de E.T.A. Hoffmann, prințul o 
invită pe Marie în „Împărăția păpușilor”, care, deși este imensă în 
descrierile capitolelor dedicate acestui tărîm, poate fi străbătută 
în „cîțiva pași”. Acesta spune: „dacă ați avea bunăvoința să mă 
urmați doar cîțiva pași, Preabună demoiselle, vă rog, veniți, 
veniți!” (Hoffmann, p. 87). Marie acceptă, dar își exprimă 
îngrijorarea de a nu dura prea mult: „- Merg cu dumneata, 
domnule Drosselmeyer, dar nu cumva să fie prea departe sau să 
dureze prea mult…” (Hoffmann, 2013, p. 87; Dumas, 1996, p. 111). 
Această teamă de-a nu fi plecată prea mult timp de lîngă familia 
sa, apare și în film, cum vom vedea ulterior.  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
170 

 

Dilatarea timpului la Hoffmann se observă doar la 
întoarcerea fetei acasă, din Palatul de marțipan, situat în Capitala 
tărîmului - o lume construită de un cofetar. Castelul avea „o sută 
de turnuri înalte, scăldate în raze trandafirii!” (Hoffmann, 2013, p. 
97), corpul din mijloc al palatului era acoperit cu o cupola uriașă, 
turnurile aveau acoperișuri piramidale și totul era pictat cu 
„orbitorul roz-alb” (Hoffmann, 2013, p. 97). În timp ce pisa o 
bucată de zahăr candel într-o piuliță „care suna drăgălaș și plăcut 
ca un cîntec cristalin” (Hoffmann, 2013, p. 102) și ascultat 
povestea Spărgătorului de nuci, Marie sesizează că nu mai aude 
cuvintele și nici zgomotul făcut de piuliță și „se prăbuși din 
înălțimi nemăsurate înapoi în pat” (Hoffmann, 2013, p. 103). 
Dumas, care preia textul lui Hoffmann aproape 50 de ani mai 
tîrziu și îl adaptează, păstrează idea de „coborîre”, întrucît eroina, 
în timp ce sfărîma zahăr candel, îl aude pe tînărul domn 
Drosselmayer tot mai slab, simte că este „învăluită de un abur 
ușor ce se schimbă într-o bură de argint tot mai deasă” (Dumas, 
1996, p. 123), apoi aude o melodie ciudată și simte că „se înalță tot 
mai sus și că poc! se prăbușește de la o înălțime ce n-o putea 
măsura” (Dumas, 1996, p. 123).  

În textul lui Hoffmann întîlnim ideea că tărîmul fantastic 
este situat undeva deasupra realității, idee ce va fi preluată și în 
film prin mai multe aspecte, iar ideea de univers paralel, 
dezvoltată și în Spărgătorul de nuci și cela patru tărîmuri (The 
Nutcracker and The Four Realms), apare la finalul cărții lui 
Hoffmann. După căsătorie, Marie devine „regina unei țări unde 
pot fi văzute peste tot păduri cu falnici pomi de Crăciun, castele 
străvezii de marțipan – pe scurt, cele mai extraordinare și mai 
minunate lucruri, dacă ai ochi să le vezi” (s.n. G.C.) (Hoffmann, 
2013, p. 110). Dumas, păstrează și el ideea, specificînd că, după 
ruperea vrăjii, tinerii domnesc „împreună în împărăția păpușilor” 
(Dumas, 1996, p. 129) și că Marie „a rămas pînă-n ziua de azi în 
această frumoasă împărăție unde se văd /…/ tot felul de lucruri 
fermecate și minunate, cu condiția să ai ochi buni să le vezi” 
(s.n. G.C.) (Dumas, 1996, pp. 130-131). 

După ce Clara este avertizată de Bombonica și de unul 
dintre regenți că timpul funcționează altfel în tărîmuri și că 
„nimic nu este ceea ce pare”, observăm curiozitatea de a vedea și 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
171 

 

frustrarea că nu poți vedea, acestea fiind două „configurații 
vizuale”, cum le numește V.I. Stoichiță (2024, p. 10). Deși cele 
două lumi sînt apropiate, nu se poate vedea dintr-una în cealaltă, 
decît prin pendul. 

V.I. Stoichiță, în volumul Vezi (The View), oferă niște 
repere de interpretare pentru pictura impresionistă pe care le 
preluăm în analiza noastră, fiind de ajutor în descifrarea unor 
secvențe. Conform acestor repere, personajul central, Clara, este 
un „personaj-filtru”, sau „reflector”, „martor”, „de mediere”, cum 
mai este întîlnit în naratologie, iar privirea sa ne conduce prin 
imagine, aceasta fiind, de fapt cheia interpretării noastre. 
Imaginile din film sînt filtrate prin „ecranul” Clarei. „Personajul-
filtru” este comun în literatură și este de regulă fie personaj 
principal, fie personaj secundar, fie episodic, fie „periferic” și prin 
intermediul acestuia creatorul prezintă diferite imagini fără a 
interveni în narațiune, ca instanță auctorială. Este realizată, cu 
alte cuvinte, o descriere mijlocită. 

Termenul „ecran” în sensul de privire filtrată este preluat 
de la Émile Zola, din textul Ecranul (The screen) în care ni se 
explică faptul că „fiecare operă de artă este ca o fereastră spre 
creație”2 (1908, p. 10). Fereastra este acoperită cu un ecran 
transparent prin care noi, receptorii, vedem obiectele 
„deformate” cu „modificări mai mult sau mai puțin vizibile în 
liniile și culorile lor” (p. 11), și aceste modificări de percepție se 
datorează acelui ecran care este „mediul” prin care trece 
imaginea. 

Creația aparține unui om, este specifică unui creator, și o 
vedem în operă. Aici e vorba de personalitate, de temperamentul 
creatorului. La rîndul nostru, interpunem un ecran între noi și 
opera respectivă, caz în care se modifică percepția. Acest lucru 
conduce la ideea că „realitatea exactă este, prin urmare, 
imposibilă într-o operă de artă” (Zola, 1908, p. 11). Iar deformarea, 
„minciuna” cum o numește Zola, „se datorează în mod evident 

 
2 Traducerea tuturor citatelor din limba franceză, din textul Zola, E. (1908). 
L’écran - L’écran et la création - L’écran ne peut donner des images réelles [The 
screen - The screen and creation - The screen cannot give real images]. In 
Correspondance. Les lettres et les arts [Correspondence. Letters and the arts]. 
Paris: Bibliothèque Charpentier. 10-23, ne aparține.  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
172 

 

naturii ecranului” (1908, p. 11). Orice imagine trece printr-un 
mediu, este privită printr-o „fereastră” care o modifică, oricît de 
transparentă ar fi sticla acestui ecran. Geamul, oricît de curat și 
limpede ar fi, are o grosime, o culoare proprie, un anume grad de 
refracție, sau „un praf gri fin îi întunecă limpezimea” (p. 20). Și, 
conchide Zola, „artistul se pune în contact direct cu creația, o 
vede în felul său” (p. 14), o înțelege în funcție de pulsiunile 
interioare „și ne trimite înapoi razele ei luminoase, după ce le-a 
refractat și le-a colorat, asemenea unei prisme” (pp. 13-14). 

Ideea ar fi că orice creație pe care o avem în față nu 
trebuie acceptată așa cum este, nici nu poate fi întrucît imaginile 
oferite de ea, fiind filtrate de ecranul creatorului, nu sînt reale, nu 
sînt adevărate. Ecranul respectiv are „proprietăți particulare care 
distorsionează imaginile și care, în consecință, fac din aceste 
imagini opere de artă” (Zola, 1908, p. 21). Cum creația nu este 
percepută „în adevărata sa culoare, în liniile sale exacte” (Zola, 
1908, p. 18), nu are importanță cum arată „ecranul” creatorului, ce 
metodă de „deformare” utilizează acesta, nici gradul de adevăr al 
operei, însă receptorul poate să aibă preferințe cînd alege o 
creație, în funcție de gust și de temperament. 

Imaginile din interiorul ceasului ne sunt redate prin ochii 
personajului principal care ne ghidează. Clara este văzută din 
spate și din lateral, iar privirea ei ne îndeamnă să o urmărim, 
chiar dacă experiența personajului nu corespunde cu 
contemplarea noastră. 

 

  
Fig. 3. The Nutcracker and 
the Four Realms, 2018a, 31:49 

Fig. 4. The Nutcracker and the Four 
Realms, 2018a, 31:52 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
173 

 

Mecanismul ceasului, roțile, barele de metal, par a „bloca” 
privirea, după care Clara devine o figurină în pendul pentru a 
putea contempla realitatea, aceasta ca să înțeleagă cum 
funcționează timpul în tărîmuri. Ca observatori, ca spectatori 
care deținem propriul ecran, surprindem, la rîndul nostru, 
imaginile sugerate, ghidate de privirea Clarei. Imaginea fetei 
redată de jos în sus, în pendulul simbol al timpului, separă clar 
cele două planuri, real și imaginar, la fel cum privirea fetei 
desparte imaginile în care pot fi surprinși membrii familiei sale. 
Este sus, poate contempla nestingherită, dar nu poate interveni 
în povestea din planul real, de jos, aici apărînd interdicția. 
Această interdicție generează tristețea personajului feminin. 
 

  
Fig. 5. The Nutcracker and the 
Four Realms, 2018a, 32:27 

Fig. 6. The Nutcracker and the Four 
Realms, 2018a, 33:08 

 
Ea intră în mecanismul ceasului cu o reală bucurie, încîntată de 
descoperirea acelei lumi fantastice, însă întîlnirea cu realitatea 
este brutală, frustrantă, bucuria ei transformîndu-se în tristețe în 
momentul în care își surprinde frații și tatăl exact așa cum sînt. 
Privirea personajului central se fixează pe ceea ce este important 
și noi percepem prin ochii fetei trei planuri: cel general al 
petrecerii, camera în care se află frații și camera unde stă tatăl 
copiilor „pierdut”. Mișcările, vocile personajelor din lumea reală 
sunt toate redate cu încetinitorul pentru a sugera dilatarea 
timpului. Trauma cauzată de moartea mamei generează stările 
personajelor, astfel Clara se refugiază în propriul sine, nu 
participă la evenimente, „dispare”, sora mai mare caută companii 
zgomotoase, iar Fritz caută în surorile lui o mamă surogat.  
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
174 

 

Fig. 7. The 
Nutcracker and the 
Four Realms, 
2018a, 32:24 

Fig. 8. The Nutcracker and 
the Four Realms, 2018a, 32:47 

Fig. 9. The 
Nutcracker and the 
Four Realms, 
2018a, 32:53 

 
Planurile secundare ale realului operează o 

„descompunere a imaginii” (Stoichiță, 2024, p. 14) care conduce 
spre „privirea transparentă” (p. 14), adică descoperim narațiunea, 
povestea din imagine. 

Clară intră în ceas cu zîmbetul pe buze, fiind o experiență 
pe care o încearcă cu multă curiozitate, își îndreaptă privirea spre 
noi, și în continuare putem observa, din spatele ei, transformările 
prin care trece. 

 

 
Fig. 10. The Nutcracker and the 
Four Realms, 2018a, 32:20 

Fig. 11. The Nutcracker and the 
Four Realms, 2018a, 32:27 

 
Fig. 12. The Nutcracker and the Four Realms, 2018a, 32:44 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
175 

 

 
Fig. 13. The Nutcracker and the 
Four Realms, 2018a, 32:46 

Fig. 14. The Nutcracker and the 
Four Realms, 2018a, 32:59 

 
Victor Ieronim Stoichiță afirmă că „figura văzută din 

spate din interiorul imaginii îl atrage pe privitor în imagine” 
(2024, p. 23), fiind vorba de tema „privirii voalate” din pictura 
impresionistă. Personajul-filtru mijlocește perceperea unei 
secvențe, a unui episod al filmului, care, în întregul său, redat 
cu încetinitorul pentru a marca dilatarea timpului, diferențele 
din lumea reală și lumea basmului, pare neclar și necesită o 
limpezire, o lămurire. Este, la prima vedere, o căutare de natură 
optică, întrucît putem urmări secvența prin ochii și privirea fetei, 
de sus în jos, în cuvinte puține și semnificative. E ca o spionare 
din spatele timpului dar care oferă o înțelegere a situației. Din 
punct de vedere psihologic, detașarea de durere, care se poate 
produce în tărîmuri, permite conștientizarea, înțelegerea și 
acceptarea realității, din interior spre exterior, din propriul sine.  

Intrarea Clarei în ceas este similară cu o îngrădire a 
privirii, în termenii lui Victor Ieronim Stoichiță (2024), întrucît 
mecanismul, grilajul, roțile dințate, toate sunt ecrane succesive 
care îngreunează observarea. Clara identifică spațiul în care se 
află, deși i se pare neverosimil, pentru ca apoi imaginea să se 
deschidă înspre profunzime, de sus în jos, și să „privim ceea ce 
privește” (Stoichiță, 2024, p. 38) personajul.  

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
176 

 

Fig. 15. The Nutcracker and the 
Four Realms, 2018a, 32:16 

Fig. 16. The Nutcracker and the Four 
Realms, 2018a, 32:29 

 
Privim, prin implicare, „ceea ce în mod obișnuit nu 

remarcăm, și anume vederea filtrată împreună cu filtrul” 
(Stoichiță, p. 40), adică urmărim realitatea împreună cu Clara. 
Metoda de observare este limitată, o jumătate de lungime de 
cerc, și limitativă, întrucât nu se poate interveni în lumea reală, 
deci personajul se situează între contemplare și interdicție. 
Privirea poate urmări pas cu pas scena, se întoarce după 
personajele urmărite, dar numai pînă se încheie parcurgerea 
jumătății de cerc.  

Privitorul, urmărind privirea Clarei, este invitat să 
pătrundă în imagine și poate dobîndi „privilegiul clarității” (p. 
28), cum îl numește V.I. Stoichiță. Adică, privitorul este invitat să 
își verifice experiențele reale și cele care țin de imaginație. Fiind 
vorba de un document vizual, în care dialogul este minimal, 
narațiunea lipsește, sentimentele sunt redate prin alte metode, 
de exemplu prin trecerea personajului dintr-o stare afectivă în 
alta, prin culoare, prin lumină sau prin focalizarea de sus în jos, 
de aproape sau de la distanță. 

Se pare că derularea timpului în cele două spații 
existențiale devine pretext pentru surprinderea sentimentelor 
eroilor centrali ai filmului, foarte important fiind aici locul din 
care se face observarea, întrucât acesta, deși este un spațiu 
deschis, poate limita. Cadrul imaginii, filtrat prin cadranul 
pendulului din sala de bal a nașului Drosselmeyer, este dublat 
intern de elementele filtru, adică de privirea Clarei și ulterior de 
privirea noastră, a receptorului.  

Această scenă, un element cheie al filmului, sugerează o 
„trezire în conștiință” a eroinei care își va schimba atitudinea față 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
177 

 

de propria familie și față de viața pe care o va începe, după 
parcurgerea sa inițiatică, cu etapele sale de activare a simțurilor 
în vederea trezirii conștiinței de sine, o primă etapă fiind, de 
exemplu, activarea intuiției feminine (Estés, 2020). 

Pentru a putea trage concluziile referitoare la analiza 
noastră, apelăm la cartea Femei care aleargă cu lupii (Women who 
Run With The Wolves), de Clarissa Pinkola Estés (2020), în care 
am identificat o serie de similitudini între ecranizare și povestea 
rusească Vasilisa, pe care autoarea o analizează în capitolul 
Adulmecînd esența: recuperearea intuiției ca inițiere [Sniffing out 
the Essence: Recovering Intuition as Initiation]. Asemănările 
evidente ce se regăsesc la basme depărtate în timp și spațiu, dar 
și din punct de vedere cultural, pot fi explicate, în termeni 
jungieni, prin inconștientul colectiv. Mai mult, Rodica Gabriela 
Chira consideră că „basmele reprezintă una dintre căile prin care 
putem accesa simultan caracteristicile locale și universalitatea” 
(2013, p. 7). Autoarea acceptă că situația basmului este una 
specială și susține că „dacă acceptăm ipoteza conform căreia ar 
exista un fond comun al umanității din care toate etniile se 
inspiră” (p. 9), înseamnă că orice cultură îl poate „îmbogăți cu 
particularități locale, legate de spațiul geografic, de epoca istorică 
etc.” (p. 9), cu riscul ca aceste particularități „ar ajunge să-l facă 
mai puțin inteligibil” (p. 9). 

În cazul Clarei, putem identifica fenomenul de „activare a 
intuiției”, la fel ca personajul din povestea Vasilisa analizat de 
Clarissa Pinkola Estés (2020), însă este vorba de mult mai mult, 
mai exact de o inițiere în vederea maturizării, de consolidarea 
identității proprii, alături de regăsirea sinelui. Activarea intuiției 
este o strategie prin care se poate ajunge descoperirea sinelui, 
scrie Estés (2020), care consideră că trebuie „Să lăsăm să crească 
tensiunea dintre cine sîntem învățate să fim și cine sîntem cu 
adevărat. Și, în fine, să-i permitem vechiului sine să moară și 
noului sine intuitiv să crească” (p. 98). 

La petrecerea nașului, Clara urmează un fir și, din punct 
de vedere psihologic, ea se transpune într-o stare de conștiință 
modificată, adică se transpune într-o altă dimensiune, una creată 
de mama sa, pentru dobîndirea conștiinței de sine (Florea, în 
Chiciudean, 2025, pp. 91-96).  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
178 

 

Clara, în timpul nopții, își amintește de discuția avută cu 
mama ei, care îi lasă Tărîmul moștenire, iar nașul îi va confirma 
că este „cea mai înaltă creație” (The Nutcracker and the Four Realms, 
2018a, 1:26:31) a mamei ei. Moștenirea, firul roșu al neamului, se 
continuă prin ea, nu prin sora sau prin fratele ei. Doar ea poate 
ajunge în acea lume, iar starea de conștiință modificată este 
legată de puritatea copilului care crede în tărîmul creat, și care 
este viu doar atîta timp cît crede în el. În universul exterior, 
societatea și familia au normele lor, pe cînd în universul interior 
percepțiile sînt diferite, iar resursele noastre pot fi accesate. 
Altfel, acestea sînt neînsuflețite ca și păpușile în care copila nu 
mai crede, de aceea trebuie activate.  

Moștenirea primită este un dar și povară (Florea, în 
Chiciudean, 2025, p. 95). Atîta vreme cît Clara nu are informația 
necesară, o resimte ca pe o povară, are trăiri ce nu le înțelege și își 
ia masca de rebelă. Eliberîndu-se prin călătoria inițiatică, 
moștenirea îi va deschide sufletul. 

Asemenea Vasilisei, prin inițierea parcursă în tărîmuri, 
Clara dobândește „puterea de a-i vedea pe ceilalți și de a acționa 
asupra lor” (Pinkola, 2020, p. 119). Viața sa este văzută acum într-
o altă lumină și eroina găsește drumul spre propria familie. Abia 
după sesizarea și înțelegerea elementelor negative și a 
dezechilibrelor din interiorul nostru, cu un efort de voință, 
trebuie „să acționăm în raport cu cele văzute fie pentru 
ameliorarea situației sau refacerea echilibrului, fie pentru a-i 
permite unui anumit lucru să trăiască sau să moară” (Pinkola, 
2020, p. 123). 

Privirea Clarei ne-a ghidat în tabloul familiei, în acela al 
petrecerii, după care, prin trecerea privirii în planul interior, fata 
devine conștientă de realitatea duală și are revelația profunzimii 
vieții. Durerea și suferința provocată de moartea mamei nu i-au 
permis să găsească sensul vieții și a căutat răspunsul în exterior, 
dorind ca oul primit cadou să o ghideze. Oul mecanic, ca și păpușa 
Vasilisei, de altfel, sugerează nevoia de apartenență, nevoia fetei de 
a fi ghidată într-o lume ale cărei reguli nu îi sunt cunoscute, în care 
nu are nici cunoașterea necesară, nici o strategie (Florea, în 
Chiciudean, 2025, pp. 96). 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
179 

 

Trecerea în planul interior o eliberează de durere, se 
ridică vălul, ecranul în termenii lui Zola, și eroina poate vedea 
realitatea. Revelația legată de modul în care funcționează timpul 
și lucrurile în cele două lumi îi permite să vadă prin ochii 
adevărului propria familie, un lucru important pentru ea în acea 
etapă a vieții. 

Suferința ne blochează în minte, iar la despovărare mintea 
coboară în inimă și poți vedea cu ochii inimii, ai iubirii, realitatea 
așa cum este și se trezește compasiunea, cea care activează toate 
simțurile și se ajunge la descoperirea sensului vieții, iubirea. 

Timpul din cele patru tărîmuri, urmărit prin ochii Clarei, 
un „personaj-filtru”, este unul „calitativ, legat de momentul 
oportun, de experiență, de transformare interioară” (Florea, în 
Chiciudean, 2025, p. 93). Este o idee „care ne amintește să fim 
prezenți și receptivi la momentele cruciale ale vieții, ce pot 
deschide porți spre creștere și transformare autentică” (Florea, în 
Chiciudean, 2025, p. 93).  

Ceasul este liantul dintre lumea reală și lumea fantastică, și 
este spațiul în care eroina principală a filmului surprindă stările 
emoționale ale membrilor familiei sale. Prin dilatarea maximă a 
timpului, diferitele cadre ale imaginilor din film, „înghețate”, fixe, 
oferă o narațiune, o poveste interesantă, această poveste fiind, în 
cazul nostru, legată de activarea intuiției feminine a Clarei, care îi 
va permite maturizarea și înțelegerea nevoilor membrilor familiei 
sale. Ea va dobîndi „discernământul și capacitatea de a alege 
conștient” (Florea, în Chiciudean, 2025, p. 94). „Coacerea” 
interioară, inițierea ce are loc în lumea fantastică a filmului, care 
poate fi urmărită ca o poveste mijlocită de privirea sau, cum îi 
spuneam, „ecranul” Clarei, determină restabilirea ordinii, a 
echilibrului din lumea exterioară, și înlocuirea măștii rebelei cu 
aceea a fiicei mature.  
 
 
References: 
 
Carabăț, D. (1987). De la cuvînt la imagine. Propunere pentru o teorie a 

ecranizării literatturii [From word to image. Proposal for a theory 
of the screenization of literature]. Editura Meridiane. 

  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
180 

 

Chiciudean, G. (2025). Povestea Spărgătorului de nuci - o simplă poveste? 
Interviu cu Denisa Georgiana Florea, specialist în Psihologia 
sănătății publice și clinice, realizat de Gabriela Chiciudean [The 
Nutcracker Story – just a simple story? Interview with Denisa 
Georgiana Florea, specialist in public and clinical health 
psychology, conducted by Gabriela Chiciudean]. Zenit 22. Nr. 15/ 
2025. 91-96.  

 
Chira, R.-G. (2013). Sur l’identité culturelle par le biais des contes [On 

cultural identity through fairy tales]. Annales Universitatis 
Apulensis, Series Philologica. 14, Tom 2. 7- 18 

 
Dumas, A. (1996). Povestea Spărgătorului de nuci [The Nutcracker story]. 

(trad. Corina Dinu). Editura Coresi.  
 
Estés, C.P. (2020). Femei care aleargă cu lupii. Povești și mituri ale 

arhetipului femeii sălbatice [Women who run with the wolves: 
Tales and myths of the wild woman archetype]. (Trad. Simona 
Voicu). Niculescu. 

 
Hoffmann, E.T.A. (2013). Spărgătorul de nuci [The Nutcracker]. Editura 

Poseidon. 
 
Stoichiță, V.I. (2024). Vezi [The view]. (Trad. Mona Antohi, Ruxandra 

Demetrescu, Gina Vieru). Humanitas. 
 
The Nutcracker and the Four Realms (2018a) Online subtitrat în română 

HD/ Film Online (veziseriale.org), accesat la 06.11.2024 
 
The Nutcracker and the Four Realms (2018b) 

https://www.cinemagia.ro/filme/the-nutcracker-and-the-four-
realms-1108087/, accesat la 02.12.2024 

 
Zola, E. (1908). L’écran - L’écran et la création - L’écran ne peut donner 

des images réelles [The screen - The screen and creation - The 
screen cannot give real images]. In Correspondance. Les lettres et 
les arts [Correspondence. Letters and the arts]. Bibliothèque 
Charpentier. 10-23. 

 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
181 

 

 
THE JOKER. 

THE PROFILE AND PHILOSOPHY OF A CHARACTER 
THROUGH LITERATURE, COMICS, AND FILM1 

 
 

Bogdan-Alin IMBRI 
West University of Timișoara, Romania 

 
Email: bogdan.imbri87@e-uvt.ro 

 
 

Marius-Mircea CRIȘAN 
West University of Timișoara, Romania 

 
Email: marius.crisan@e-uvt.ro 

 
 
 

Abstract 
 

The Joker has risen from a mere episodic appearance as a negative 
character in the early 1940s to the fans’ centre of interest either as 
Batman’s utter foil or the vigilante’s faithful self-reflection. At the same 
time, the character’s appeal also lies in its permanent transformation and 
transgression from Victor Hugo’s novel in the second half of the 19th 
century, to the comic books in the mid and late 20th century, and the 
films at the beginning of the new millennium. This article aims to offer an 
overview of the Joker’s features as they appear in three forms of artistic 
expression – literature, comic books, and film – examining them as 
embodiments of the Jungian trickster archetype, found in other literary 

 
1 Article History: Received: 15.08.2025. Revised:12.09.2025. Accepted:13.09.2025. 
Published: 15.11.2025. Distributed under the terms and conditions of the Creative 
Commons Attribution License CC BY-NC 4.0. Citation: IMBRI, B.I., CRIȘAN, 
M.M. (2025). THE JOKER. THE PROFILE AND PHILOSOPHY OF A 
CHARACTER THROUGH LITERATURE, COMICS, AND FILM. Incursiuni în 
imaginar 16. IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR/ 
L’IMAGINAIRE ET LES ADAPTATIONS DU TEXTE LITTÉRAIRE/ / LITERARY 
ADAPTATIONS AND THE IMAGINARY. Vol. 16. Nr. 1. 181-206. 
https://doi.org/10.29302/InImag.2025.16.1.8. No funding was received either for 
the research presented in the article or for the creation of the article. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
182 

 

works as well. For this purpose, in addition to the comic books and films 
where the Joker appears as the insidious antagonist, we have selected 
three writers who have created Joker-like characters or worlds in their 
literary productions, namely Victor Hugo with his The Hunchback of 
Notre-Dame (1831) and The Man Who Laughs (1869), le Marquis de Sade 
with The 120 Days of Sodom (1785), and F.M. Dostoevsky with the novel 
The Possessed (1872). The rationale behind extending our analysis to 
several works is that, in order to ascertain the character’s function as an 
archetype, it must appear as an explicit figure in as many works as 
possible, or at least emerge as a mental projection. Such an approach 
would qualify, in our opinion, for an assessment of Carl G. Jung’s theory 
of the archetypes rooted in the collective unconscious (Jung 1959/1969), 
since the term “collective” implies a large number. The criteria considered 
in opting for these particular writers and novels took into account 
defining themes in the profile of the Joker that were identified in the 
above-mentioned works, in addition to the portrayal of the character in 
comic books and films. These overarching ideas included: the masks of 
insanity, the appearance of monstrosity, perspectives on the essence of 
human nature, evil and psychopathy, chaos and nihilism, the relation 
between madness and power, the radicalization of the philosophy of 
protest and subversion, the fabrication of morality, good versus evil, 
dominance and control, psychopathology and deviance, the 
providential leader, freedom and choice. At the same time, the order for 
introducing these writers’ works into our analytical interpretation will 
be based on preference for the chronology of their respective contents, 
and not the succession of the writers’ lives. In other words, we will start 
with Victor Hugo because not only did he inspire the creation of the 
Joker, but he also introduced the image of the disfigured fool as alterity 
and alienation in the medieval world, as represented by the characters of 
Quasimodo and Gwynplaine. Then, we will delve into the 18th-century 
libertinage and moeurs with Sade’s amoralists from the citadel of The 120 
Days of Sodom. And, lastly, we will probe into the analogy between the 
Joker and Verhovensky from Dostoevsky’s novel The Possessed, as 
elements of evil and radicalization of nihilism in the 19th century. 
Together with the comic and cinematographic adaptations of the Batman 
stories (featuring the Joker) set in the 20th and 21st centuries, the profile of 
the Joker as an archetypal character will demonstrate its validity. With 
the exception of Victor Hugo’s character, Gwynplaine, from the novel The 
Man Who Laughs, whose serving as the original source of inspiration for 
the Joker in Batman was attested by the creator of Batman, Bob Kane 
himself (Kane, 1989), the interpretation of the characters, themes, and 
other particularities from the literary works approached in this article as 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
183 

 

part of the Trickster archetype manifested by the Joker, is entirely 
original. To our knowledge, there is no previous academic study that has 
examined these works through a Joker-focused perspective. 

 
Keywords: Joker; Batman; literature; comics; film. 

 
1. The Joker and His Origins 

 
The Joker has been part of the Batman mythos since the 

beginning. In 1940, just one year after Batman was introduced to 
the public by artist Bob Kane and writer Bill Finger in Detective 
Comics #27 (May 1939), the Caped Crusader’s popularity had 
already grown so much that the editorial team decided to give 
him a comic book of his own. This is how Batman #1 appeared in 
the spring of 1940. This issue is important not only because it 
includes Batman’s origin story (actually a reprint from Detective 
Comics #33, Nov. 1939), but it also contains four other stories that 
feature three of the most popular villains in Batman’s famous 
rogues gallery: Dr. Hugo Strange, the Catwoman, and the Joker 
(the last two making their debut). 

In his autobiography, Batman and Me, published in 1989, 
artist Bob Kane writes how he, writer Bill Finger, and fellow artist 
Jerry Robinson came up with the Joker character. They were 
contemplating the idea of a new villain who would be an 
impactful, powerful nemesis to the Dark Knight, and they drew 
inspiration from the Joker playing card and the practical jokes 
they used to play as kids. They wanted “a maniacal killer,” Kane 
writes, “who would play life-and-death jokes on Batman, and that 
would test his mettle and ability to outwit his foe” (Kane, 1989, p. 
105). 18-year-old assistant Jerry Robinson sketched the Joker card 
that was later used in the story2, while Bill Finger put forward the 
photo of Gwynplaine, a character with the face carved into a 
grotesque, wide grin, played by actor Conrad Veidt in the film 
The Man Who Laughs (1928). Additionally, the Steeplechase Face, 
the logo of the Steeplechase amusement Park in Coney Island, 
Brooklyn, showing a man with an abnormally large smile on his 

 
2 And that was also used by the Joker (played by Jared Leto) in the film Zack 
Snyder's Justice League (2021) as a tribute to Jerry Robinson. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
184 

 

face, was another major source of inspiration. Finger presented 
his ideas to Bob Kane, who thus drew the first portrait of the 
Joker, with green hair, a white face, and a large red laughing 
rictus, which became iconic to this day (Kane, 1989, p. 105). 

It is worth mentioning that Detective Comics issued a 
one-shot comic book in February 2005 titled Batman: The Man 
Who Laughs, in Victor Hugo’s honour. Narratively speaking, it is 
a modernised version of the 1940 story from Batman #1 where the 
Joker makes his first appearance. Both the plot (the Joker killing 
notable citizens of Gotham with his laughing gas) and the 
characters are faithfully preserved in an homage to the French 
novelist who inspired, as well as to the American editorial team 
who created, the Joker. Furthermore, in 2019, DC launched the 
comic book series The Batman Who Laughs, which presents a 
‘jokerized’ Batman, a version of the hero who has given in to all 
the primal instincts and vengeful impulses that he has too long 
suppressed and has thus become a literal reflection of the Joker.  

Ever since 1940, the Joker has been constantly reinvented. 
As opposed to Batman, who is a constant character, the Joker’s 
constancy is change. Alan Moore and Brian Bolland’s graphic 
novel, The Killing Joke (1988), stands in the centre of the Batman 
universe and is one of the most important texts in the Batman 
canon, not only because of the whole new set of philosophical 
ideas that it introduces but also for perhaps the most iconic take 
on the Joker’s origin. A timorous, unnamed lab assistant turned 
comedian with no humour and no gigs gets involved in a plan to 
rob his former chemical plant to support his family. Not only 
does the heist take a bad turn when the security and Batman 
intervene, but his pregnant wife, Jeannie, is also killed in an out-
of-nowhere and absurd explosion of the boiler in their house (“It 
was a million to one accident!”). The former lab assistant, now 
dressed as Red Hood for the robbery, escapes Batman by 
throwing himself into the toxic waste drainage system, at the end 
of which he is physically and mentally transformed into the 
Clown Prince of Crime we know. In the story titled Pushback, the 
lab assistant-turned-comedian is given a name — Jack — and 
nuanced details are added to his backstory and trauma, which 
help shed light on his transformation. A corrupt cop carries the 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
185 

 

pregnant Jeannie into an apartment, leaving her unconscious, 
and turns on the gas stove to pressure Jack into following 
through with the hit on Ace Chemicals. Both plots spiral into 
tragedy, giving rise to the Joker (Lieberman et al., April-Sept. 
2004). 

 
2. The Joker and the Hugoesque Craze 

 
Psychiatrist Carl Jung, in his theory of archetypes, 

supports the idea that art, along with dreams and neurotic states, 
is an outlet for the mental frameworks ingrained in the collective 
unconscious since the creation of mankind (Jung, 1959/1969). He 
described archetypes – such as the Self, the Persona, the Shadow, 
the Animus and the Anima – as determining recurrent human 
behaviour and influencing patterns of thinking. A subtype of the 
Shadow archetype, the Trickster is mentioned by Jung as a 
representation of man’s proclivity for humour, chaos, rebellion, 
and reform (Jung, 1959/1969, pp. 255-274). Therefore, even 
though Bob Kane, Jerry Robinson, and Bill Finger were originally 
inspired just by Gwynplaine’s disfigured face for their new villain, 
time showed that the Joker took much more from the film The 
Man Who Laughs. This motion picture, directed by Paul Leni, is 
actually based on Victor Hugo’s homonymous novel published in 
1869. However, except for the ending, the movie changed little 
from the book, keeping to it very faithfully.  

Gwynplaine’s story is a tragic one: although noble by 
birth, he was kidnapped from his parents by a band of vagabonds 
when he was only two years old. They also mutilated his face at 
the orders of King James II, who wanted to retaliate against the 
boy’s father, his political adversary. Gwynplaine was found and 
raised by a mountebank, Ursus, who, together with Dea, the little 
blind girl whom Gwynplaine saves from her mother’s frozen 
body, and the wolfdog Homo, become the boy’s family. They 
earn their living by performing in street freak shows where the 
main attraction is Gwynplaine with his bizarre smile carved onto 
his face. His noble origin surfaces eventually, and he is invested 
as Lord of England. He is also drawn into an engagement to 
Duchess Josiana, the King’s illegitimate daughter. Nevertheless, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
186 

 

when he delivers his speech in the House of Lords criticising the 
inequalities in society, the audience bursts into laughter and 
mocks him. Gwynplaine, disheartened but shaken awake to 
reality, renounces his privileges and engagement and seeks to 
find his former family. He unites with them, but in the novel, 
Dea dies in his arms, grief-stricken that he had abandoned her, 
which makes Gwynplaine throw himself overboard out of regret 
for having lost the only person who had loved him despite his 
disfigurement. In the film, a different ending is preferred, with 
the reunited ‘family’ sailing away together happily in the night. 

Victor Hugo (1802-1885) is a master of creating powerful 
romantic characters, who are either angelically good or 
diabolically evil. His greatest works, such as The Hunchback of 
Notre-Dame (1831), Les Misérables (1862), and The Man Who 
Laughs (1869), stand as proof in this respect. Characters such as 
Jean Valjean, l’abbé Myriel, Cosette, Javert, Thénardier, 
Quasimodo, Esmeralda, l’abbé Frollo, Gwynplaine, Dea, Homo, 
or Josiana carry so much weightiness in their moral construction 
that their physical aspect reflects either their inner self or the 
ethical battle inside their soul. More often than not, Hugo’s 
utterly physical monsters are figures of great moral nobility, but 
socially misunderstood and repugnant. Hugo himself was 
repudiated by his own country because of his beliefs; therefore, 
he perfectly understood the status of an outcast. This is actually 
what all the Batman villains are: individuals whom society has 
disfigured, emotionally and/or physically, and then ostracized for 
not fitting in. The striking point, however, is that such monsters 
are not only a creation, but also a reflection of society, which 
bans monsters and madmen because they show its own ugliness.  

Gwynplaine’s mysterious genealogy and traumatic past 
echo in exactly the same story of treacherous memory and family 
tragedy as the Joker’s, as we gradually uncover it. Both of them 
smile all the time, but the expression of apparent happiness has 
been painfully forced upon them, and does not convey the 
darkness beneath the white makeup. Whenever they reappear in 
public, society casts them away as undesirable because their 
ideals are not in line with its artificial prescriptions. The only 
context in which they are accepted is when the Joker and 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
187 

 

Gwynplaine represent a distraction in the garb of fools that 
disguises their act. 

In Hugo’s world, the fool is always an unshapely character 
who provokes laughter through his physical oddity. The 
perception of him is only surface-deep, either because of people’s 
ignorance or their fear of the truth that makes them insensitive 
to the fact that fools actually mirror an equally monstrous 
society. In the medieval world – depicted in Hugo’s novels The 
Hunchback of Notre-Dame and The Man Who Laughs – the 
jester, or the fool, is the stand-up comedian of modern times that 
Arthur Fleck aspires to be in the film Joker (Phillips, 2019). His 
awkward comedy is a pungent irony aimed at the moeurs of 
society and the infatuated sense of importance of those who are 
appointed to serve the people, but in reality take advantage of 
their position to cheat, steal, and only accumulate more power. 
In the guise of a madman, the court jester or the market square 
buffoon derides the venality, intrigues, lechery, and stupidity of 
kings, officials, preachers, and philosophers who have lost 
contact with the people who produced them.  

Considered crazy, or simply performing an act, the fool is 
spared from legal or political reprisal by a special privilege 
awarded to him by the king, who wants to have such a person 
around because the jester is the only authentic character who 
speaks the truth that nobody else dares to. No royal or nobiliary 
feast is ever successful without the presence of the buffoon, who 
both amuses and speaks words of wisdom. The Trickster spirit is 
that natural part of the human psyche that warns people it is 
time to unwind when too much reality becomes overwhelming.  

At the community level, the outlets for personally long-
repressed and politically stifled desires, frustrations, grievances, 
and conflicts are represented by concerts, festivals, and other 
such events that channel the people’s energy in socially accepted 
ways. Revolts, rebellions, and revolutions are thus averted, the 
masses are superficially satisfied, and order is maintained. In the 
ancient world, during the goat bacchanals dedicated to Dionysus, 
and in the Middle Ages, at the time of carnivals occasioned by 
the Epiphany or before Lent, the city’s lawful order gave way to 
the people’s instinctual (natural?) order for a few days. The 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
188 

 

Hunchback of Notre-Dame begins with such a Fête des Fous 
during which, following the Saturnalian tradition, the order of 
things was reversed. Masters became slaves, slaves turned into 
lords, holy became profane, and profane mocked sanctity. This 
happened not necessarily out of the generosity and tolerance of 
the privileged, but out of the vicious envy and animalistic instinct 
of the enslaved.  

Amidst singing, dancing, morality plays, and allegories, 
but also drunkenness, debauchery, laughter, and disorder that 
professed unbound natural freedom for the people, Quasimodo 
is elected the Pope of Fools in a supreme gesture of parody and 
caricature addressed contemptuously to the sanctimonious 
order. Similarly, Gwynplaine is appointed Lord of England, but 
his ugliness and modest upbringing only arouse the Peers’ 
disdain and jeers at the inadequacy of the situation. 
Notwithstanding the crowd’s reactions, both have the illusion 
that they mean something from that seemingly honourable 
position when, in fact, they areplaced there just for the comedy 
of the situation. Moreover, Gwynplaine actually has a very 
sensible speech that somewhat echoes the Joker’s sententious 
words from various stories: 

 
I am a monster, do you say? No! I am the people! I am 

an exception? No! I am the rule; you are the exception! 
You are the chimera; I am the reality! I am the frightful 
man who laughs! Who laughs at what? At you, at himself, 
at everything! What is his laugh? Your crime and his 
torment! That crime he flings at your head! That 
punishment he spits in your face! I laugh, and that means 
I weep!” (Hugo, Vol. 2, n.d./1869, p. 297) 

Losing your temper yet, Lex? I’ll let you in on a little 
secret. I lost my temper long, long ago, and I’ve never 
found it. Maybe it’s under one of the sofa cushions! Pain? 
You can’t stop me by hurting me! Don’t you know me at 
all? Pain is my boon companion! My stalwart friend! 
(Sturges et al., June 20083) 

 
3The majority of comic books are unpaginated; therefore, page numbers cannot 
be provided in their in-text citations. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
189 

 

 
The Joker inherits from Hugo’s medieval monsters the 

repulsive disfigurement, along with the idea that society fears 
what is different and therefore does not understand, all the 
while recognizing itself in the repulsiveness of monsters and 
the criticism of madmen. The medieval world started 
claustrating the fool on account of his madness, which, 
according to Foucault (1988/1961), had a vast array of 
‘symptoms’, from genuine insanity to simply holding beliefs 
that diverged from the dogma. The Joker is excluded from 
society for presumed insanity and a pronounced antisocial 
personality disorder that results in criminality. 

 
3. The Joker and Sadean Amorality 

 
Philosophers and writers often bring into discussion the 

nature of man so as to explain human behaviour. Spinoza, for 
instance, expands on the divine essence of God’s creation, 
Darwin, on the other hand, argues in favour of mere biology, 
while Marx insists on dynamics and cyclical change. Then, there 
are those who consider that Nature (as essence of humanity) is 
neither good nor bad, but is. The Marquis de Sade (1740-1814) is 
their most notorious representative. Not only does he affirm and 
practice a state of amorality in which the individual unreservedly 
follows the natural passions of his senses, but, in The 120 Days of 
Sodom (1785), he contemplates the prototype of a society that is 
governed solely by primal vice. It is the prospect of a community 
that validates the étatisation of instinctuality, where people are 
supposedly happier thanks to the abolishment of accountability. 
It is a projection of the Joker’s idea that people are virtuous out of 
fear of punishment, and not out of a sincere creed. “Their morals, 
their code; it’s a bad joke…” the Joker comments in The Dark 
Knight (Nolan, 2008, 1:24:00-1:27:00), while the Dying Atheist 
admonishes the Priest: “What man is there in the world who, 
seeing the scaffold beside his proposed crime, would commit that 
crime, if he were free not to do so?” (Sade, 1782/1997, p. 15) 

In the citadel of vice, Sade’s protagonists are notable 
members of civilized society: an aristocrat, a bishop, a magistrate, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
190 

 

and a banker, yet secretly, laureates of every sin imaginable: 
debauchery, incest, murder, corruption, and whatnot. They are 
the mirror of 18th-century French high society, where the official 
discourse in favour of the Enlightenment through reason 
coexisted with the growing preference for unrestrained sensuous 
libertinage. They despise virtue fiercely and seek to defile any 
form of innocence. This corresponds to the Joker’s own aversion 
towards morality as a fabricated concept: 

 
The kidnapping of the mayor. The crippling of the city on 
numerous occasions. Oh, and my glorious abduction of 
the commissioner and his daughter. MASS MURDER, 
MAIMINGS, TORTURE AND TERROR! I’VE DONE IT 
ALL, LADY! YOU’RE LOOKING AT THE EINSTEIN OF 
CRIME! Sticking some poison on the back of some 
postage stamps, lady? Amateur night in Dixie. Simple as 
that.4 (Dixon et al., 1995) 

 
Moreover, there are elements in Sade’s biography that 

resonate with the destiny of the Joker as a transgressor of morality. 
Sade himself was declared insane on account of his excessive 
libertinage (“libertine dementia”) and imprisoned in state hospitals 
that, just like Arkham Asylum, were a combination of both mental 
institutions and houses of correction. As a matter of fact, it is in 
such asylums as Bicêtre and Charenton, which Foucault 
researched in his History of Madness, that Sade wrote his work. 
Unlike the Joker, who is confined to Arkham primarily because he 
commits appalling crimes, Sade is imprisoned in such institutions 
for scandalous conduct and writings.  

Apart from sexual excesses and immoral ideas, accusations 
that today would be judged discriminatory and politically 
incorrect, no other charge was ever brought to incarcerate him. As 
it happened, in 1794, he was arrested and sentenced to execution 
for “moderatism” (!) during the Reign of Terror in France, while 
serving as commissioner for health and charity! In retrospect, this 

 
4 The bolding, capitalization, and italicization of certain words in lines taken 
from comic book stories are as in the original and reflect the stylistic choices of 
their respective authors; they are not alterations that we have made to the text. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
191 

 

would appear like a comedy of situations if it weren’t real. Only 
now does Joker’s line from the 2019 film start to make sense: for a 
guy to spend almost half of his life in and out of prison for ideas, 
and to nearly be executed for moderatism, this really does sound 
like his life was “nothing but a comedy” (Phillips, 2019, 1:35:00-
1:46:00). That is why Sade denounces in his writings the hypocrisy 
of society, morality, and religion with such vehemence that all the 
glorification in which he holds abominable acts is made precisely 
because they “most outrage the laws of both Nature and religion.” 
(Sade, 1785/1966, p. 219) 

Sade makes the supreme goal of his happiness to topple 
the values upon which society is built, and, to prove their 
inauthenticity, his characters only find satisfaction inasmuch as 
their pleasures diverge from the ordinary practices. In Sade’s 
citadel, vice is ritualized and raised to the level of religious 
observance: incestuous and sanctimonious weddings are 
performed by priests who are corruptors of morals rather than 
their betterers, in chapels destined not to praying but to relieving 
themselves. Everything gives the impression of a perpetual 
orgiastic bacchanal from ancient times dedicated to Dionysus, 
the god of excess, or the mockery of the church rites from the 
fête des fouls from medieval times, where norms and roles were 
reversed and the rawest biological senses were allowed a last 
outlet before being numbed by the Lent. The Trickster archetype 
is, therefore, validated, because time and again it finds 
frameworks to reiterate the theme of a figure who pokes fun in 
order to expose and who shakes old structures to erect new 
foundations. By this trickster spirit, the Joker too mocks the 
uptight religiosity of morality: 

 
Oh, yes! Fill the churches with dirty thoughts! Introduce 
honesty to the White House! Write letters in dead 
languages to people you’ve never met! Paint filthy words 
on the foreheads of children! Burn your credit cards and 
wear high heels! Asylum doors stand open! Fill the 
suburbs with murder and rape! Divine madness! Let 
there be ecstasy, ecstasy in the streets! Laugh and the 
world laughs with you! (Morrison et al., 1989) 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
192 

 

Sadism, as a way of life in which causing pain arouses 
pleasure, is the Joker’s ethos. Sade wrote that “crime has of itself 
such a compelling attractiveness that, unattended by any 
accessory activity, it may be itself suffice to inflame every passion 
and to hurl one into the same delirium occasioned by lubricious 
acts” (Sade, 1785/1966, p. 426). He also expanded on why such 
perverse brutality excites the senses, and concluded that it is the 
comparison between the untouchable status as a dominator and 
the vulnerable position of the victim that stirs up:  

 
It is the pleasure of comparison, a pleasure which can 
only be born of the sight of wretched persons. It is from 
the sight of him who does not in the least enjoy what I 
enjoy, and who suffers, that comes the charm of being 
able to say to oneself: ‘I am therefore happier than he.’ 
(Sade, 1785/1966, p. 362) 

 
For the most part, we cannot even understand why the 

Joker wants to kill people and destroy Gotham, other than for his 
sheer fun and for the excitation he gets from seeing people fear 
what they don’t understand: him and his frenzy: 

 
YOU know what it’s like to walk into a room and have 
men catch their breaths. I get that from EVERYONE. 
Darkness... solitude... stealth... It makes your heart speed 
up. It makes you SWEAT. It’s like SEX and I’M its master. 
It’s BETTER than sex, because I’m ALWYAS in the mood. 
I LOVE murder. I love the look in their eyes, looking 
ONLY at me. In those moments, I am what I was MEANT 
to be... The Cosmic Joke! (Englehart et al., Sept. 2005). 

 
Psychiatrist Richard von Krafft-Ebing explains, a century 

before modern psychiatry manuals, that psychopathological 
manifestations rooted in sexual life originate in unfulfilled needs 
or abusive behaviours dating back to the individual’s childhood 
(Krafft-Ebing, 1924/1886). Maltreatment and trauma gave birth to 
the Joker personality and the deviant behaviour associated with 
it. In the story “The House of Hush”, the Joker had originally 
been an orphan in the care of the clinic of Batman’s parents. The 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
193 

 

scars on his face that give the impression of an eternal broad 
smile are the result of that boy being beaten to disfigurement by 
the gangsters who wanted to burn down the clinic (Dini et al., 
January 2011). Therefore, in the light of Sade and Sacher-Masoch’s 
writings, and Krafft-Ebing’s pioneering expertise, we now 
acknowledge more clearly the sexual undertones of the Joker’s 
remarks, his abusive relationship with Harley Quinn, his sadistic 
drive to inflict pain on people, and, why not, his masochistic 
fondness for Batman. 

It is true that the Joker and Batman represent two 
different worlds, one defined by chaos and eccentricity, and the 
other by order and reason. As a result, they always clash 
violently, but very often it looks like the Joker purposely wants 
Batman to go after him and whip him. Batman does not kill him 
for the ethical rule he has, while the Joker won’t kill Batman 
because he’s “just too much fun”: “What would I do without 
you?” the Joker tells Batman in The Dark Knight interrogation 
scene while he’s being manhandled by the Crusader, “Go back to 
ripping off mob dealers? No. No. NO! No, you - you complete 
me!” (Nolan, 2008, 1:24:00-1:27:00) In one story, he even shoots 
Catwoman in order to stop her from marrying Batman: “I have to 
save Batman. I need him… On the rooftops. In the alleys. I need 
him to tell me I’m a horror. I need him to hit me. To bleed me. I 
need him to stand between me and everything. You don’t 
understand. No one understands.” (King et al., Aug. 2018.). And 
in another, Batman is offering his help to the Joker: 

 
Maybe I’ve been there too. Maybe I can help. We 
could work together. I could rehabilitate you. You 
needn’t be out there on the edge any more. You needn’t 
be alone. We don’t have to kill each other. What do 
you say? (Moore et al., 1988) 

 
The Joker declines Batman’s help, considering himself 

irredeemable, but does throw in a joke about two lunatics in an 
asylum trying to escape. Even the grim Batman laughs heartily 
at it, probably recognising himself and the Joker in the anecdote 
in which only a lunatic would light the way for another one 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
194 

 

when there’s clearly no way out of it for either of them (Moore 
et al., 1988). 

The Joker is indeed fascinated by Batman’s intelligence 
and obstinacy in pursuing his mission uncorrupted by any 
temptation or impulse: “You can’t kill me without becoming like 
me! I can’t kill you without losing the only human being who can 
keep up with me! Isn’t it IRONIC?” (Morrison et al., April 2007) 
But there is also a compulsive masochistic obsession that might 
be inferred from the Joker not feeling his act complete without 
drawing the attention of Batman, who he knows will unfailingly 
thwart his actions, beat him badly, and then have him locked up, 
as it always happens.  

The suggestion moves one step further from implication 
to explicitness in the story The Joker: Year of the Villain, 
published by Detective Comics in December 2019. In it, the Joker 
and his young sidekick, Six of Hearts, break out of Arkham and 
assault people dressed as the Batman and Robin from the 1960s 
show. At a certain point, Six realizes everything they are doing is 
wrong, so he runs away to his mother. The Joker beats him to it 
and, having tied her up, threatens her with a knife, only to force 
Six’s hand to jump up on him. As Six is strangling him, the Joker 
smiles mischievously and gives in to it, takes off his Batman cowl 
and puts it on Six’s head while screaming “Harder…”. Then Six 
regains himself, to the Joker’s disappointment, who lashes at him 
with a crowbar and leaves him half dead. 

The psychopathological deviations are manifold in this 
narrative, and they all concur with Psychiatrist Krafft-Ebing’s 
rationale for such degeneracy. First of all, Six follows the Joker 
and considers him a model and a mentor because the absence of 
a warm, guiding father had crippled him emotionally. It turns 
out that Six’s father had abused him till he could not take it 
anymore and killed him. His mother, although she loved Six, all 
the while justified his father’s ill-behaviour. The Joker 
perfidiously picks up on the trauma, assumes the father role, 
and influences the kid into his twisted ways: “We’ve got to 
break this pattern harder than you broke your pop-pop’s skull, 
Sixy.” (Tynion IV et al., Dec. 2019) 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
195 

 

Secondly, the Joker sees in the situation an opportunity 
for him to satisfy one of his fantasies and seizes it: “We need to 
get weirder. We need to get… kinkier.” (Tynion IV et al., Dec. 
2019) Six meets all the criteria: underage, frail, broken, 
defenceless, mentally shaky, gullible. He’s the perfect candidate 
for the Joker’s fancy. Six falls into the trap because the Joker 
feigns teaching, protecting, and staying with him when others 
haven’t, and Six’s trauma makes his broken psyche select only 
those impressions that are, for once, heart-warming. When he 
sees the Enchantress, he is drawn to her erotically, but his history 
of mistreatment immediately makes him think that she wants a 
stronger man who would both possess and maltreat her, not “a 
little boy with a big heart” (Tynion IV et al., Dec. 2019), whom 
she would laugh about with her friends. 

Thirdly, Six breaks loose from the Joker after he insults 
his mother with lewd words: “Your mom sounds like she sucks. 
Yeah she… she sucks.” (Tynion IV et al., Dec. 2019). The Joker 
thus triggering a jealous Oedipean reaction in him, Six runs away 
to find his mother and see if she is alright after five years since he 
last saw her. It turns out that the Joker did abuse her in his 
childhood home, where she still lives, as Six finds her tied to the 
chair, liquid spilled on the table, hair dishevelled, the top of her 
shirt unbuttoned, and the Joker pointing a knife at her in a 
perfect image of a phallic assault. This enrages Six because he 
realizes that the Joker had only been taking advantage of his 
mental frailty to bring him where he had wanted from the 
beginning: he “listened to every word I said about her. 
Remembered it all. So he could do this. (…) He’s evil. Not crazy. 
I’m crazy. Not evil.” (Tynion IV et al., Dec. 2019) He attacks the 
Joker, who submits unresistingly to Six choking him while 
putting the Batman mask on Six’s head and screaming 
“Harder…”. This is the Joker’s masochistic fantasy that he’s trying 
to enact with this role play: to be killed by Batman, or, at least, be 
heavily mistreated by him, as he, in his turn, abused in his 
childhood and youth, had inflicted pain onto many other 
innocent people in order to please himself and to numb old 
repressed wounds. After all, most of the sadomasochists in Sade’s 
work are impotent. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
196 

 

The fantasy goes further when Six falters and resumes the 
position of the vulnerable. The Joker is disappointed with the 
exciting, but curt, tryst, – even refers to it in sexual terms: “Our 
fling was fun, my faithful friend” – and steps into the status of 
Six’s torturer by beating him to near death with a crowbar, in a 
move that evokes him killing Jason Todd, Batman’s second 
Robin, many years before (Starlin et al., December 1988). Yet, the 
Joker stops short of killing Six, and, just for the sadomasochism 
of having the game complete, he throws in the last mockery as he 
heads for the door: “By the way -- if you could swear 
eternal vengeance, I’d appreciate it. It’ll be much more fun to 
murder you once you’ve spent a couple decades training 
yourself.” (Tynion IV et al., Dec. 2019) This is an allusion to both 
Batman swearing vengeance for his parents’ murder and training 
himself to fulfil this mission, and to the Robins he’s mentored as 
his sidekicks (“You get to fulfill the ultimate sidekick fantasy!”), 
some of whom have even lost their lives in the mission (such as 
Jason Todd, Damian Wayne, Stephanie Brown, but who have all 
been resurrected, nevertheless, in later stories). 

Reiterating Sade’s argument which started this section – 
that choice rooted in conviction supersedes decision haunted by 
punishment – we recall the words of the young man at the end of 
the story in The Killing Joke, contemplating the perspective of 
doing “something completely cruel and horrible… and 
unnecessary… and… and… motiveless.” (Moore et al., 1988) to 
see if it is good or evil that makes him feel better: “We’re put on 
this earth with free will. We can choose to do this or that. We 
can choose to be good or bad. But sometimes I think most people 
are good and not bad only because they’re scared they might go 
to jail or hell or someplace.” (Moore et al., 1988). Whatever the 
origin and the substance of human nature, there are 
‘instruments’ that can be used to control it or guide it in one 
direction or another. Batman chooses to apply reason and self-
restraint for long-term satisfaction and solace. The Joker, on the 
other hand, seizes the moment and goes with the flow. One 
confronts demons while struggling to avoid becoming one; the 
other represents one such fiend, gaily trying to spread 
malevolence. The Joker illustrates here the Trickster’s propensity 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
197 

 

for rebellion against contrived moral notions. In the end, it is not 
trauma that turns people into monsters; it is their own will. 

 
4. The Joker and Dostoevskian Evil  

 
Dostoevsky, like Victor Hugo, is an exceptional creator of 

strong characters. If Hugo’s characters are sublime, either in 
good or in evil, Dostoevsky’s are prototypes of diabolism. As a 
matter of fact, the positive figures in Dostoevsky are blameworthy 
as well. They become responsible for the creation or propagation 
of evil through their very good nature, even if only by 
inadvertence. The overarching themes in Dostoevsky’s works, such 
as Crime and Punishment, The Idiot, The Possessed, and The 
Brothers Karamazov, are evil, freedom, and guilt. These, combined 
with the ones inspired by the writer’s own limit-experiences, such 
as Notes from Underground and The Gambler, make Dostoevsky 
(1821-1881) a seminal source for understanding the mechanisms of 
evil manifested through fictional personae.  

The novel The Possessed (1872) (also translated as The 
Devils) occupies a central role in our analysis for the ideas of moral 
abyss, chaos, anarchism, and malevolence, organized around the 
Joker-like character of Verhovensky. Pyotr Stapanovitch 
Verhovensky is the antagonist in a novel without a ‘good’ 
protagonist. At best, his father, Stepan Trofimovitch Verhovensky, 
may be considered a positive character, but Stepan Trofimovitch 
is so ineffectual that he may actually be held accountable for the 
creation of the novel’s vilest figures: his son, Pyotr Stepanovitch, 
for completely abandoning him in the care of his dead wife’s 
parents when he was very little, and Nikolay Vsyevolodovitch 
Stavrogin, his student, for alienating him from his family and 
failing to provide him with a solid formative education. When 
growing up, the two, Verhovensky and Stavrogin, turn into 
viciously callous psychopaths and manipulators who form a 
conspiratorial anarchical group with the purpose of starting a 
revolution. 

Our comparative assessment reveals that the plot of The 
Possessed presents similarities with both the Joker and The Dark 
Knight films. A juxtaposition of the two cinematic masterpieces 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
198 

 

would get very close to the scenario in The Possessed. Taking the 
revolt from Joker and placing it in The Dark Knight as the end-
stage in the destructive plan of the nihilistic anarchist Heath 
Ledger Joker, we get the development of The Possessed. 
Verhovensky is the Joker figure here. Like Momus, Loki, or 
Trickster, the chiefs of misrule banished from heaven for upsetting 
the gods with criticism and sincerity, he “seemed to have dropped 
on us from heaven to tell stories about other people’s affairs (…) by 
touching on too painful a spot.” (Dostoevsky, 1872/2014, p. 186) 
Verhovensky, paradoxically, causes disturbance and antipathy by 
coldly telling the truth without filtering any of his interventions. 
In such a manner, he compromises his father’s reputation and 
even indirectly causes his death.  

He also arranges the deaths of Stavrogin’s wife and her 
brother just by picking up on an allusion from Stavrogin, who 
wants to be free to marry somebody else. Verhovensky has their 
bodies placed in a sector of the city where houses were burning 
from the civic violences he has caused, so there is no proof to 
suspect Stavrogin and, luckily for Stavrogin, Verhovensky has 
nothing to tell the police, otherwise the implication he himself 
makes is that it is highly possible he might have told the police 
the truth: “And you must admit that all this settles your 
difficulties capitally,” Verhovensky tells Stavrogin: “you are 
suddenly free and a widower and can marry a charming girl this 
minute with a lot of money, who is already yours, into the 
bargain. See what can be done by crude, simple coincidence – 
eh?” (Dostoevsky, 1872/2014, p. 542) Seeing the calm indifference 
with which Verhovensky tells him that, a sign of sheer 
psychopathic failure to understand risk, accountability, and 
empathy, Stavrogin scolds him: “Are you threatening me, you 
fool?” (Dostoevsky, 1872/2014, p. 542) 

On other occasions, Stavrogin calls him a buffoon, thus 
deepening the analogy with the Joker. Verhovensky himself 
admits that, despite starting a conspiracy and civil unrest with a 
socialist discourse, “I am a scoundrel, not a socialist. Ha ha ha!”. 
His hysterical laugh to close the scene only strikes with how much 
of the Joker is in this character. And, just to make the whole irony 
of coincidences complete, and to make us wonder whether 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
199 

 

Dostoevsky had any sort of ability to foresee characters such as the 
Joker, Verhovensky even looks like the Joker: “He had a wrinkle on 
each cheek which gave him the look of a man who had just 
recovered from a serious illness.” (Dostoevsky, 1872/2014, p. 180), 
which draws him even nearer to the Joker’s physical and psychical 
profile with all the particulars and pathologies associated.  

He does not do his evil acts for any personal profit. As it 
turns out, the other subversive groups he convinces his followers 
he has established all over Russia to spark the revolution and 
seize power do not even exist. In this light, all the violence 
Verhovensky starts and the murders he commits appear absurdly 
gratuitous. Much like the Joker, Verhovensky embodies the same 
Jungian archetype of the Trickster because his sadistic 
satisfaction is to do evil for evil’s sake: “I find that crime is no 
longer insanity, but simply common sense, almost a duty; 
anyway, a gallant protest.” (Dostoevsky, 1872/2014, p. 435) 

Verhovensky is a nihilist, like the Arthur Fleck Joker, who 
states directly and gleefully: “I don’t believe in anything.” 
(Phillips, 2019, 1:35:00-1:46:00), and an anarchist, like the Heath 
Ledger Joker who declares beyond any shadow of doubt that “I 
am an agent of chaos.” promoting it as a political creed: 
“Introduce a little anarchy. Upset the established order, and 
everything becomes chaos. (…) Oh, and you know the thing 
about chaos? It’s fair!” (Nolan, 2008, 1:43:00-1:46:00) 

Verhovensky subordinates his creed to the obsessive 
attraction he has for Stavrogin, in the same way as we have seen 
the Joker being ecstatically drawn to Batman: “I love beauty, I am a 
nihilist, but I love beauty. Are nihilists incapable of loving beauty? 
It is only idols they dislike, but I love an idol. You are my idol!” 
(Dostoevsky, 1872/2014, p. 435) Verhovensky declares to Stavrogin, 
and, starting from here, the assimilation of Stavrogin with Batman 
becomes strikingly precise, which proves the validity of Jung’s 
archetypes as patterns of behaviour stemming from the collective 
unconscious and perpetuated through time. Their reverberation is 
obvious in the Joker’s final words– “I think you and I are destined 
to do this forever,” – addressed to Batman towards the end of The 
Dark Knight (Nolan, 2008, 2:08:41), as well as in Verhovensky’s 
bordering on godlike fascination and masochism:  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
200 

 

 
You injure no one, and everybody hates you. You treat 
every one as an equal, and yet everyone is afraid of you – 
that’s good. Nobody would slap you on the shoulder. You 
are an awful aristocrat. An aristocrat is irresistible when he 
goes in for democracy! To sacrifice life, your own or 
another’s is nothing to you. You are the man that’s 
needed. It’s just such a man as you that I need. I know no 
one but you. You are the leader, you are the sun and I am 
your worm. 

He suddenly kissed his hand. A shiver ran down 
Stavrogin’s spine, and he pulled away his hand in dismay. 
They stood still. 

“Madman!” whispered Stavrogin. (Dostoevsky, 
1872/2014, p. 435) 

 
Verhovensky does not manage, however, to seduce 

Stavrogin into being the leader of the new order he is trying to 
instate through revolution. The uproar only produces mayhem 
and violence, and the members of the conspiratorial group are 
not devoted to the revolution to the extent that they would 
jeopardize their freedom. When the situation worsens and they 
witness Verhovensky’s viciousness, they run away, hide, or go to 
the police, prompted by a troubled conscience. Maybe with the 
exception of Kirilov, who commits suicide simply to put into 
practice his philosophy of the ultimate freedom. Claiming that 
people are enslaved through their fear of death, Kirilov wants to 
prove that he, not God, has the right to decide upon his life. 
Verhovensky, through his perverse manipulations, manages to 
persuade him into writing a letter before he kills himself, in 
which he takes the blame for the group’s murders. Verhovensky 
is an unscrupulous seducer and a skilled puppet master. He does 
not believe in the revolution more than all the rest, and, despite 
the proclaimed populist ideals, his true intentions are to merely 
use revolution to disrupt society and then rule its reorganization 
through even more control and despotism than the ones he 
argues against as people scream in chaos. 

This is actually the materialization of Joker’s vision of 
society. If the Joker in Batman ever got to the point of being 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
201 

 

victorious in his plans, this is what his new world and order would 
look like. We get a glimpse of it in the film The Dark Knight Rises 
(Nolan, 2012), where Bane conquers Gotham and opens the gates 
of prisons, letting criminals be the city’s enforcers. Such a society 
becomes chaotic and abusive. Its citizens live in fear and poverty, 
while the rulers mete out justice arbitrarily and illogically ‘in the 
name of the people’. The Scarecrow is the judge without a jury, the 
legal process being not the weighing of facts, but the mere hearing 
of sentences. People’s guilt has already been determined, and only 
then are they offered a choice, in being allowed to opt for their 
penalty: exile or death. But even this mockery of freedom is 
illusory and absurd, for all who choose exile are cast out of the city 
and forced to cross the frozen waters of the East River, which 
swallow them. When Commissioner Gordon chooses death, 
however, he is sadistically granted the wish: “Very well then. 
Death… by exile.” (Nolan, 2012, 1:57:50) Gotham has finally become 
T.S. Elliot’s wasteland where death comes by water. The society 
based on the illusions that the Joker sells is a sham; it is Hobbes’s 
bedlam State of Nature where people “eat each other” (Nolan, 
2008, 1:24:00-1:27:00). The Joker creates it by exploiting people’s 
frustrations, but does not produce anything that raises humanity; 
he only lets it consume itself with resentment and exasperation.  

While the rest of the conspiracy – whose members and 
views are now exposed – will suffer the legal consequences, 
Verhovensky has already fled and lost his way in Petersburg. In 
standard Joker fashion, whose origin is murky and identity 
remains a mystery, Verhovensky himself becomes a man with 
no precise identity, yet another representative of the 
trickster/joker archetype, whose most valuable feature is not to 
assume a self, but to challenge ethics. Verhovensky and the 
Joker take advantage of people’s naivety and enact the role of a 
providential leader, only to play with the notion of free will that 
people hold dear. Just like the Trickster, they only tear apart; 
they do not build strong, enduring worlds. 

 
 
 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
202 

 

5. Conclusion 
 

The numerous works of fiction in which Joker-like characters 
and worlds appear are arguments for the validity of Jung’s theory 
of the archetypes, which articulates the view that patterns of 
thought and behaviour stem from the collective unconscious and 
are transmitted through art, dreams, and, exceptionally, hysteria 
(Jung 1959/1969). Due to space limitations, we have restricted our 
analysis to three writers and their respective works, but an 
archetype of such intriguing complexity can be traced in many 
more texts. In our opinion, Hugo’s Quasimodo and Gwynplaine, 
and Dostoevsky’s Verhovensky are personages who have either 
inspired or developed in literature a prototype that was perfected 
in the comics and films of the 20th and 21st centuries, where it was 
given a name – Joker – to identify more precisely a long-existing 
Trickster archetype. Sade’s dystopian citadel and Dostoevsky’s 
anti-idealistic society are concrete realizations of the Joker’s most 
instinctual drives that, in the Batman mythos, are mere projections 
threatening to be perpetrated but never fully accomplished. The 
Joker, the insidious antagonist, is the latest, modern incarnation of 
a figure who has eternally symbolized both renewal and reform, 
and chaos and destruction at the same time.  

Ultimately, Hugo’s, Sade’s, and Dostoevsky’s characters, 
comparable to the figures in the Batman universe, are tragic. 
They are defined less by their deeds than by their conscience. 
Evaluating actions without delving into the psychology behind 
them is as misleading as a Joker story. Both heroes and villains 
are products of circumstances, and, if they were to rebuild 
themselves after debilitating trauma, they would have to be 
champions of their conscience and not its victims. The Joker is 
not one to have existential crises, like Batman; confronted with 
the world’s absurdity, he becomes a nihilist who wants to 
destabilize the foundations of civilization itself. He is a complex 
and multi-layered character, whose enigmatic backstories and 
multiple literary reincarnations reveal him as an embodiment of 
the Trickster archetype theorized by Jung. His profile is 
characterised by constant change, both of himself and of the 
worlds he is part of. This is what defines his archetype that 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
203 

 

continues indefinitely through reinvention, both as a mental 
projection of the collective unconscious and as the antagonist par 
excellence of multimodal narratives. To the Joker, heroism does 
not redeem, but madness does fascinate.  

 
 

References: 
 
Books and Novels: 
Dostoevsky, F. (1872). The possessed, or, The devils (Constance Garnett, 

Trans.). Digital edition created in 2014. www.holybooks.com 
(Original work published 1872). 

 
Hugo, V. (2004). The Hunchback of Notre-Dame [Translator unknown]. 

Wordsworth Classics. (Original work published 1831). 
 
Hugo, V. (n.d.). The man who laughs [Translator unknown] (Vols. 1–2). 

Boston, MA: Estes and Lauriat; University Library Association. 
(Original work published 1869). 

 
Kane, B., & Andrae, T. (1989). Batman and me. Forestville, Eclipse Books. 
 
Sade, M. de. (1997). Dialogue between a priest and a dying atheist (S. 

Putnam, Trans.). (Original work published 1782). Sharp Press. 
 
Sade, M. de. (1966). The 120 days of Sodom and other writings (A. 

Wainhouse & P. Klossowski, Trans.). Grove Press. (Original work 
published 1785). 

 
Batman and Joker Comics / Graphic Novels: 
Brubaker, E., & Mahnke, D. (2005, February). Batman: The man who 

laughs. DC Comics. 
 
Dini, P., & Nguyen, D. (2011, January). The House of Hush, Chapter two: 

The reunions. Batman: Streets of Gotham, 17 (1). DC Comics. 
 
Dixon, C., Aparo, J., & Costanza, J. (1995). The Joker: Devil’s advocate. DC 

Comics. 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
204 

 

Englehart, S., Rogers, M., Austin, T., Chuckry, C., & Workman, J. (2005, 
September). Everybody dance now. Batman: The Dark Detective, 5 
(1). DC Comics. 

 
Finger, B., & Kane, B. (1939, May). The case of the chemical syndicate. 

Detective Comics, 27 (1). DC Comics. 
 
Finger, B., Fox, G. F., Kane, B., & Moldoff, S. (1939, November). The 

Batman wars against the dirigible of doom!. Detective Comics, 33 
(1). DC Comics. 

 
Finger, B., Kane, B., & Robinson, J. (1940, Spring). The Joker. Batman 1 (1). 

DC Comics. 
 
King, T., Janin, M., Chung, J, & Cowles, C. (2018, August). The best man, 

Finale. Batman, 49 (3). DC Comics. 
 
Lieberman, A. J., Barrionuevo, A., & Pina, J. (2004, April–September). 

Pushback. Batman: Gotham Knights 50–55 (1). DC Comics. 
 
Miller, F., Janson, K., & Varley, L. (1986). The Dark Knight returns. DC 

Comics. 
 
Moore, A., Bolland, B., & Higgins, J. (1988). Batman: The killing joke. DC 

Comics.  
 
Morrison, G., Van Fleet, J., Baron, D., & Workman, J. (2007, April). The 

Clown at midnight. Batman, 663 (1). DC Comics. 
 
Morrison, G., McKean, D., & Saladino, G. (1989). Arkham Asylum: A 

serious house on serious earth. DC Comics. 
 
Snyder, S., & Jock. (2019). The Batman who laughs. DC Comics. 
 
Starlin, J., Aparo, J., DeCarlo, M., Roy, A., & Costanza, J. (1988, December). 

A Death in the family – Chapters III & IV. Batman, 427 (1). DC 
Comics. 

 
Sturges, L., Chen, S., Wong, W., Kalisz, J., & Wands, S. (2008, June). 

Burning down the house world. Salvation run, 6 (1). DC Comics. 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
205 

 

Tynion IV, J., March, G., Morey, T., & Bennett, D. (2019, December). The 
Joker – year of the villain. DC Comics. 

 
Films: 
Nolan, C. (Director). (2008). The Dark Knight [Film]. Warner Bros. 

Pictures. 
 
Nolan, C. (Director). (2012). The Dark Knight rises [Film]. Warner Bros. 

Pictures. 
 
Phillips, T. (Director). (2019). Joker [Film]. Warner Bros. Pictures. 
 
Snyder, Z. (Director). (2021). Zack Snyder’s Justice League [Film]. Warner 

Bros. Pictures. 
 
Online articles: 
Melrose, K. (2019, October 9). John Carpenter reveals Joker’s ultimate 

kink – and yes, it involves Batman. CBR. 
https://www.cbr.com/joker-year-of-the-villain-batman-kink/.  

 
Other Literary / Philosophical References: 
Darwin, C. (2022). On the origin of species by means of natural selection or 

the preservation of favoured races in the struggle for life. World 
Cloud Classics. (Original work published 1859). 

 
Foucault, M. (1988). Madness and civilization: A history of insanity in the 

age of reason (R. Howard, Trans.). Vintage. (Original work 
published 1961). 

 
Hobbes, T. (1929). Leviathan. Oxford University Press. (Original work 

published 1651) 
 
Jung, C. G. (1969). The archetypes and the collective unconscious (R. F. C. 

Hull, Trans.). Princeton University Press. (Original work published 
1959). 

 
Krafft-Ebing, R. von. (1924). Psychopathia sexualis: With special reference 

to the antipathic sexual instinct, a medico-forensic study (F. J. 
Rebman, Trans.). Physicians and Surgeons Book Company. 
(Original work published 1886). 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
206 

 

Marx, K. (2013). Capital: A critical analysis of capitalist production (S. 
Moore & E. Aveling, Trans.). Wordsworth Classics of World 
Literature. (Original work published 1867). 

 
Sacher-Masoch, L. von. (2004). Venus in furs (F. Savage, Trans.). 

https://melodypanosian.info/wp-
content/uploads/2011/05/Leopold-von-Sacher-Venus-in-Furs.pdf. 
(Original work published 1870) 

 
Spinoza, B. (2001). Ethics (W. H. White, Trans.). Wordsworth Classics of 

Literature. (Original work published 1677). 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
207 

 

 
BRIDGING THE GAP BETWEEN CANONICITY, 

CELEBRITY, AND CURRICULUM VIA CULTURE-TEXTS: 
THE SECRETS OF THE PRINCESSE DE CADIGNAN AND 

ITS TV-FILM AND CINEMATIC ADAPTATIONS  
(1960, 1982, 2023) 1 

 
 

Dana VUCKOVIC 
University of Oxford, England 

 
Email: dana.vuckovic@bnc.ox.ac.uk 

 
 
 

Abstract 
 

This article examines the evolving cultural, cinematic, and educational 
status of The Secrets of the Princesse de Cadignan, a lesser-known 
novella by Honoré de Balzac published in 1839, whose successive 
adaptations have elevated it from a commercially motivated serialized 
novel to a canonical culture-text. Focusing on Jean-Paul Carrère’s 1960 
TV-film, Jacques Deray’s 1982 adaptation, and Arielle Dombasle’s 2023 
cinematic release, the study investigates how these versions negotiate the 
novella’s place within The Human Comedy, highlighting its increasing 
integration into France’s school curricula and its role in shaping the 
nation’s collective memory. The article’s central research question asks 
how these adaptations bridge the gap between canonicity, celebrity, and 

 
1 Article History: Received: 19.08.2025. Revised: 20.09.2025. Accepted: 
20.09.2025. Published: 15.11.2025. Distributed under the terms and conditions of 
the Creative Commons Attribution License CC BY-NC 4.0. Citation: 
VUCKOVIC, D. (2025). “BRIDGING THE GAP” BETWEEN CANONICITY, 
CELEBRITY, AND CURRICULUM VIA CULTURE-TEXTS: THE SECRETS OF 
THE PRINCESSE DE CADIGNAN AND ITS TV-FILM AND CINEMATIC 
ADAPTATIONS (1960, 1982, 2023). Incursiuni în imaginar 16. IMAGINARUL ȘI 
ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR/ L’IMAGINAIRE ET LES ADAPTATIONS DU 
TEXTE LITTÉRAIRE/ / LITERARY ADAPTATIONS AND THE IMAGINARY. Vol. 
16. Nr. 1. 207-231. https://doi.org/10.29302/InImag.2025.16.1.9. No funding was 
received either for the research presented in the article or for the creation of the 
article. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
208 

 

curriculum, while also respond to shifting aesthetic, pedagogic, and 
commercial priorities. Furthermore, it explores how each adaptation 
engages with Diane de Cadignan’s agency, the films’ varied endings in 
comparison to the original, and the intergenerational parallels, 
particularly between the 1960 and 2023 versions. The analysis draws on 
archival records from the RTF and the ORTF, close readings of the films, 
and pedagogic materials including parascolaire [extracurricular] editions 
and the Zéro de conduite [Zero for Conduct] teaching kits, while engaging 
with key scholarship on adaptation, canonicity, and cultural memory. 
These adaptations do not merely pay homage to Balzac’s work; they 
actively reshape its meaning and legacy. The recurring appearance of 
Balzac himself as a character, the intertextual allusions to his other major 
works such as Father Goriot (1835) and Lost Illusions (1837-1843) and the 
persistence of visual and narrative motifs all contribute to a cinematic 
reimagining of Balzac’s oeuvre. In other words, The Secrets of the 
Princesse de Cadignan becomes a dynamic case study of how literary 
heritage is continually redefined through adaptation. It demonstrates the 
enduring vitality of Balzac’s fiction, which never ceases to be critically, 
pedagogically, and cinematically reinterpreted for new generations. 
 
Keywords: Adaptation; Canonization; Culture-text; Curriculum. 

 
Introduction  

 
Adaptations across theatre, television, and cinema have 

long shaped the reception and reinvention of literary texts, 
accentuating the interdependence between original works and 
their reinterpretations within the “formation of cultural literacy 
and popular entertainment” (Lopez Szwydky, 2020, p. 138). This 
dynamic aligns with Paul Davis’s concept of the “culture-text” 
(Davis, 1990, p. 111), wherein successive adaptations of the same 
work reinforce its place within the nation’s collective imaginary. 
Originally coined to analyze the enduring appeal of Dickens’s A 
Christmas Carol (1843), Davis’s notion frames adaptations as 
“continuing creative process[es] in the Anglo-American 
imagination” (Davis, 1990, p. 111). The readers’ and viewers’ 
responses to culture-texts thus add new layers of meaning that 
“exist beyond the scope of the respective original” (Lopez Szwydky, 
2020, p. 131), reconsider the past through contemporary practices 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
209 

 

and present each version as a renewed tale influenced by the 
cultural zeitgeist.  

Balzac’s magnum opus has inspired hundreds of culture-
texts that have contributed to mythologizing him as a central 
figure in France’s cultural memory, one of the most notable being 
The Secrets of the Princesse de Cadignan. Originally published as a 
serialized novel under the title Une princesse parisienne (A Parisian 
Princess) in La Presse from 20 to 26 August 1839, The Secrets of the 
Princesse de Cadignan later incorporated into Balzac’s Scènes de la 
vie Parisienne (Scenes from Parisian Life) benefited from 
serialization’s power to enhance commercial visibility. The 
commodification of literature, however, extended well beyond the 
printed page.  

This article examines three French screen adaptations of 
The Secrets of the Princesse de Cadignan: Jean-Paul Carrère’s 1960 
TV-film, Jacques Deray’s 1982 production, and Arielle Dombasle’s 
2023 film. It investigates how each culture-text reimagines Balzac’s 
novella in response to shifting sociopolitical and cultural contexts, 
with particular attention to the varied representations of the 
novella’s heroine, Diane de Cadignan. The analysis of these 
culture-texts reveals that a novella, once seen as a commercially 
driven serial has, through adaptation, gained canonical legitimacy, 
with its reinterpretations not only integrated into France’s school 
curriculum but also actively shaping its collective memory through 
which the nation defines and redefines its literary, educational, 
and cinematic heritage.  

The article is divided into four sections. First, it discusses 
key concepts of adaptation, canonicity, and culture-texts, 
establishing why the 1839 novella functions effectively as a culture-
text. It then explores the 1960 adaptation and the creation of the 
Office de radiodiffusion-télévision française (French Broadcasting 
and Television Office) in 1964, examining its influence on national 
cultural values. The third and fourth sections analyze the 
dissolution of the ORTF and the production of the 1982 
adaptation. They also consider the novella’s long absence from 
screens between the 1990s and early 2020s, alongside its growing 
curricular visibility, particularly through the 2002 Magnard edition 
used for educational purposes. Finally, the article examines the 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
210 

 

tension between the commercial failure of Arielle Dombasle’s 2023 
film and its unexpected pedagogic interest, as evidenced by its 
inclusion in online teaching kits. 

 
1. Adaptation as Canonization: Performance, Reinvention, 
and the Afterlives of The Secrets of the Princesse de Cadignan  

 
The term adaptation, much like classic, is inherently 

complex, polysemous, and continually evolving. Rooted in 
concepts such as intertextuality, reinvention, and restoration, it 
carries implicit expectations that vary depending on the medium. 
Each form, whether theatre, television or film, employs distinct 
techniques, such as dialogue and performance, editing, or mise-
en-scène, to reinterpret the source material for its target 
audience. These techniques not only influence the audience’s 
perception of the work but also shape how they understand its 
author, either reinforcing or challenging preconceived 
judgments. Adaptation is therefore multifunctional; it is not 
merely a reproduction but a fluid and ongoing negotiation 
between preservation and transformation, tradition and 
innovation: 

 
Adaptation is frequently involved in offering commentary 
on a source text. This is achieved most often by offering a 
revised point of view from the “original”, adding 
hypothetical motivation, or voicing the silenced and 
marginalized. Yet adaptation can also constitute a simpler 
attempt to make texts “relevant” or easily comprehensible 
to new audiences and readerships via the processes of 
proximation and updating. This can be seen as an artistic 
drive in many adaptations of so-called “classic” novels or 
drama for television and cinema. Shakespeare has been a 
particular focus, a beneficiary even, of these ‘proximations’ 
or updatings (Sanders, 2006, pp. 18-19).  

  
The dynamism of adaptation thus serves to contextualize 

classic texts for broader audiences, ensuring their sustained 
relevance and comprehensibility. If literary canons are defined by 
their lasting cultural impact, adaptations become a key 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
211 

 

mechanism through which such works remain relevant and 
widely disseminated. By reinterpreting classic texts in new 
contexts, whether linguistically or sociologically, adaptations 
interrogate the status of the original text, revealing that a work’s 
place within the canon is neither fixed nor immutable. Instead, it 
is subject to ongoing negotiation and reinterpretation. 
Adaptations transcend their role as mere derivative acts. Rather, 
they act as an “equal player in the process of canonization” (Lopez 
Szwydky, 2020, p. 130), thereby bolstering cultural literacy and 
book sales. They also possess a salvaging quality, breathing new 
life into texts that might have otherwise been forgotten. This is 
particularly relevant for Balzac, since certain works within his 
magnum opus have been less frequently studied in schools, 
published, or adapted for the screen. 

Though less commercially and critically prominent than 
works such as Eugénie Grandet, as reflected in its modest print 
history, fewer stand-alone editions, and limited scholarly 
attention, The Secrets of the Princesse de Cadignan has often been 
dismissed as “no more than an account of Diane’s all too facile 
seduction of yet another man” (Fishler, 1985, p. 257). Yet such a 
reductive view overlooks the text’s evolving cultural status and the 
ways in which canonicity is continually renegotiated through 
adaptation. Compact and self-contained, the novella lends itself 
easily to visual media, with its layered temporality, extended 
dialogues, and psychological depth inviting nuanced 
performance. Its numerous adaptations attest to its lasting 
resonance, revealing a canon not fixed by critical hierarchies but 
shaped by a work’s capacity to provoke and endure. What 
distinguishes The Secrets of the Princesse de Cadignan within 
Balzac’s oeuvre is not only its focus on an aristocratic woman in 
her mid-thirties, considered to be so-called old for a protagonist 
at the time of its publication, but also its uncommon narrative 
resolution: a redemptive love emerging not from youthful 
idealism, but from tempered desire and mutual forgiveness. This 
rare optimism has inspired diverse cinematic reinterpretations, 
allowing each generation to engage with the text through its own 
moral and cultural lens. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
212 

 

Diane de Cadignan, the novella’s eponymous heroine, 
stands as both a relic of the Ancien Régime (Old Rule) and a 
reinvented figure of the July Monarchy, a legendary seductress 
once known as a “Don Juan in female attire” (Balzac, 
1977/Wormeley, 2005, p. 31),2 now self-fashioned as a reclusive 
princess. Her calculated seduction of Daniel d’Arthez, a “man of 
action and a man of thought” (Balzac, 1977/Wormeley, 2005, p. 
16),3 sets in motion a subtle psychological transformation, as she 
shifts from artifice to sincerity, from composure to the unfamiliar 
vulnerability of love. One month before the novella’s publication, 
Balzac (1990) described the work to his future wife, Madame 
Hanska, in deliberately provocative terms: 

 
It is described as the finest of moral comedies: a web of 
falsehoods in which the thirty-seven-year-old Duchess of 
Maufrigneuse, later Princess de Cadignan by inheritance, 
succeeds in convincing her fourteenth admirer that she is 
a saintly, virtuous, and modest young woman. The 
brilliance of the work lies in portraying these falsehoods as 
legitimate and necessary, and in vindicating them through 
the power of love (p. 651).4 

 
Balzac’s ironic self-description captures a central tension 

of the novella: the interplay between performed virtue and the 
uncertain possibility of sincerity. Rather than discarding artifice, 

 
2 Katherine Prescott Wormeley (Trans.). (2005). The Secrets of the Princesse de 
Cadignan [Ebook]. Project Gutenberg. Original text: “un vrai don Juan femelle” 
(Balzac, 1977, p. 982). 
3 Original text: “un homme d’action et homme de pensée tout à la fois” (Balzac, 
1977, p. 963). 
4 Honoré de Balzac. (1990). Lettres à Madame Hanska, t. I [Letters to Madame 
Hanska, Vol. I]. Robert Laffont. The English translation of the passage is my 
own, as Robert Laffont’s edition of Lettres à Madame Hanska has not been 
officially translated. Original text: “C’est la plus grande comédie morale qui 
existe. C’est l’amas de mensonges par lesquels une femme de trente-sept ans, la 
duchesse de Maufrigneuse, devenue princesse de Cadignan par succession, 
parvient à se faire prendre pour une sainte, une vertueuse, une pudique jeune 
fille par son quatorzième admirateur [...] Le chef-d’œuvre est d’avoir fait voir les 
mensonges comme justes, nécessaires, et de les justifier par l’amour” (Balzac 
1990: 651). 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
213 

 

the narrative focuses on a protagonist whose carefully cultivated 
persona is strategically reimagined. Diane, named after the 
Roman goddess of chastity and the hunt, embodies this 
ambiguity, at once autonomous and elusive, empowered yet 
emotionally guarded. In this context, deception serves as a vehicle 
for truth: rather than condemning illusion, the story shows how 
performance can produce genuine emotional authenticity. 

The novella’s theatricality makes it especially suited for 
reinterpretation across media, notably in film, where cultural 
transmission intersects with changing aesthetic and ideological 
contexts. Blanche Cerquiglini (2016) argues that cinema updates 
the classic, showing its value as material for adaptation or as a 
foundation for a screenplay (p. 52). Cinematic adaptations do 
more than transpose; they actively contribute to the cultural 
legitimation of a text by reshaping it for modern audiences. The 
Secrets of the Princesse de Cadignan is thus continually revitalized 
through adaptations, each reaffirming and recontextualizing its 
status within the pantheon of classic literature.  

 
2. Cultural Prestige and Televised Tradition: Diane de 
Cadignan in the Age of the RTF (1960)  

 
Jean-Paul Carrère’s 1960 black-and-white, hour-long 

adaptation of the novella offers a compelling reinterpretation of 
Balzac’s work through a highly theatrical and stylised lens, shaped 
by the formal and ideological constraints of early French 
television. The TV-film adopts a classical three-act structure, 
replacing the theatrical curtain with the metafictional presence of 
Balzac himself, played by Yves Barsacq. Armed with his 
emblematic cane, the character of Balzac functions as both 
narrator and arbiter of meaning, breaking the fourth wall to 
contextualise the narrative and anchor it within the writer’s oeuvre, 
explicitly referencing Diane’s further appearances in The Ball at 
Sceaux (1830) and The Cabinet of Antiquities (1838). 

The mise-en-scène is theatrical, enhanced by slow pans, 
choreographed blocking, and symbolic props, notably mirrors and 
the princess’s infamous album where she keeps a portrait of her 
previous lovers. Set to a classical score of flute and strings that 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
214 

 

evokes a fairy-tale atmosphere reminiscent of Snow White, the film 
positions itself as an allegorical retelling, steeped in romantic 
idealism. Within this fairy-tale structure, each character assumes a 
distinct role: Diane de Cadignan, portrayed by Gisèle Pascal, as the 
princess; Daniel d’Arthez, played by Renaud Mary, as the prince; 
Madame d’Espard, played by Eléonore Hirt, as the villainess; and 
her entourage, including Rastignac and Maxime de Trailles, as her 
conspiratorial henchmen. Balzac’s appearances punctuate the 
film’s tripartite rhythm—at the beginning, midpoint, and end—
reinforcing the moralising cadence typical of both fable and early 
television drama.  

The adaptation’s pedagogic undertones must be 
understood within the context of French television’s evolving 
institutional mission during the 1950s and 60s. Raymond Kuhn 
(1995) argues that “between 1958 and 1969, household ownership 
of television sets in France rose from under 10% to nearly 70%, 
firmly establishing television as a dominant cultural medium” 
(pp. 109–110). Jean d’Arcy, director of programmes for the 
Radiodiffusion-Télévision Française (French Radio and 
Television) from 1954 to 1959, sought to democratise access to 
highbrow literature, thus elevating television to the status of a 
highbrow medium. According to Anne-Marie Baron (2014), this 
technique was popularized by the approaches of the Buttes-
Chaumont studios and school of thought. This filmmaking style 
favoured in-studio filming, static cameras, extreme close-ups, 
intelligibly dense dialogues and a clear unity of style which labeled 
it as heavy-handed and academic (Baron, 2014). TV films of this era 
were therefore promoted as prestigious, educational and culturally 
significant. They underlined the theatrical and tragic side of classic 
works, reimagining an aesthetic that was strongly reminiscent of 
French plays from the seventeenth century. 

Although Jean d’Arcy was replaced in 1959 by Albert 
Ollivier, who prioritised cinematic productions over live ones, the 
emphasis on television culture remained strong. Jérôme Bourdon 
(2014) suggests that Olliver championed a form of grandiose 
television for the greater public (Bourdon, 2014), recruiting 
directors from the burgeoning Nouvelle Vague, with the hopes of 
expanding television’s cinematic language. Despite the state 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
215 

 

monopoly and strong political undercurrents, with General de 
Gaulle famously using broadcasting as a “crucial tool in the 
implementation and dissemination of his political agenda” 
(Mazdon, 2017, p. 173), the drive to educate and elevate through 
culture remained a central tenet of public broadcasting. As Brian 
Rigby observes, “a universalist, humanist conception of Culture—
with a capital C—continued to inform French cultural policy well 
into the 1960s” (Rigby, 1991, p. 4). This conception of Culture, 
rooted in the republican ideals of national unity and intellectual 
refinement, privileged the dissemination of France’s canonical 
works. Adaptations of nineteenth-century classic authors thus 
played a central role in the pedagogic mission of post-war French 
television, functioning both as an accessible form of entertainment 
and as a vehicle of cultural legitimacy. Television adaptations of 
Balzac’s work aligned with the broader goals of disseminating 
French culture with a capital C. They reinforced a shared literary 
heritage, promoted educational ideals, and positioned television as 
a legitimate media for national culture and pride.  

Despite the technical limitations of the period, most 
notably static camerawork and rudimentary sound, Carrère’s 
adaptation manages to portray moments of visual dynamism. A 
striking example occurs during the final dinner at Madame 
d’Espard’s salon, where a combination of fixed and panoramic 
shots is carefully orchestrated to heighten dramatic tension. As 
the assembled guests gossip about Diane’s controversial past, the 
camera lingers on Daniel d’Arthez’s unreadable expression before 
slowly panning across the room to capture the reactions of other 
attendees. His final speech closely echoes the original text: 

 
The greatest fault of that woman is that she has 

followed in the wake of men. She squanders patrimonies as 
they do; she drives her lovers to usurers; she pockets ‘dots’; 
she ruins orphans; she inspires, possibly she commits, 
crimes, but—” 

Never had the two men, whom d’Arthez was chiefly 
addressing, listened to such plain talk. At that BUT the 
whole table was startled, everyone paused, fork in air, their 
eyes fixed alternately on the brave author and on the 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
216 

 

assailants of the princess, awaiting the conclusion of that 
horrible silence. 

“But,” said d’Arthez, with sarcastic airiness, “Madame 
la Princesse de Cadignan has one advantage over men: 
when they have put themselves in danger for her sake, she 
saves them, and says no harm of anyone Among the 
multitude, why shouldn’t there be one woman who amuses 
herself with men as men amuse themselves with women? 
Why not allow the fair sex to take, from time to time, its 
revenge? (Balzac, 1977/Wormeley, 2005, p. 47)5 

 
His discourse offers a proto-feminist defence of Diane, 

challenging rigid gender norms. Carrère’s adaptation, however, 
reframes this subversion with irony. Daniel d’Arthez is no longer 
an idealist swayed by Diane’s stories and seductive ruses. Instead, 
he is a knowing figure who calmly sees through them. His 
intuitive authority reconfigures the power dynamic, casting 
Diane’s seduction as secondary to her submission. What was 
once a vindication of female autonomy has now become a moral 
arc anchored in male forgiveness. The film thus transforms 
Balzac’s subversive narrative into a conventional romance, 
shaped by mid-century ideals of femininity and redemption. 
Diane’s intelligence is softened, her allure sentimentalized, and 
her self-fashioning reframed as existential angst.  

This dynamic culminates in the climactic scene where 
Diane burns her album of lovers, an act that is omitted in the 
novella. Dressed in white, she performs a ritual of renunciation, 
declaring with childlike sincerity: “My dear, you have won me 
over, you have saved me. Thanks to you, I am now in the same 
place I was at the end of my childhood, when the world’s ugliness 

 
5 Original text: “Le plus grand tort de cette femme est d’aller sur les brisés des 
hommes, dit-il. Elle dissipe comme eux des biens paraphernaux, elle envoie ses 
amants chez les usuriers, elle dévore des dots, elle ruine des orphelins, elle fond 
de vieux châteaux, elle inspire et commet peut-être aussi des crimes, 
mais…Mais, dit d’Arthez avec une moqueuse légèreté, Mme la princesse de 
Cadignan a sur les hommes un avantage : quand on s’est mis en danger pour 
elle, elle vous sauve, et ne dit de mal de personne. Pourquoi, dans le nombre, ne 
se trouverait-il pas une femme qui s’amusât des hommes, comme les hommes 
s’amusent des femmes ? Pourquoi le beau sexe ne prendrait-il pas de temps en 
temps une revanche ?” (Balzac 1977: 1002-1003).  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
217 

 

was still hidden from me” (Carrère, 1960, 1:01:09). Daniel 
d’Arthez’s remark: “The Princesse de Cadignan no longer exists” 
(Carrère, 1960, 1:01:29) signals the erasure of the self-fashioned 
persona Diane once embodied. Her redemption is presented not 
as a reconciliation of identities but rather as their dissolution; to 
be saved, she must first be stripped of her autonomy. The film 
thus recasts Balzac’s nuanced heroine into a sentimental figure 
whose strength is weakened by love. Rather than affirming 
equality, her transformation upholds a conservative vision of 
femininity, where male constancy redeems female transgression. 
Even her most candid moments, such as her heartfelt exchanges 
with the housekeeper, Francine, serve to domesticate her, 
reframing her as a nurturing figure in need of emotional 
anchoring. The paradox is striking: Diane, once a skilled 
manipulator of social codes, is rendered vulnerable through her 
rescue. Her carefully calculated strategies to influence her lovers’ 
emotions are recast as simple longing, and her former agency is 
transformed into dependence. 

Carrère’s adaptation erases the feminist undercurrents of 
Balzac’s novella, reframing Diane’s trajectory as one of romantic 
idealism. Her fulfilment depends on relinquishing her identity as 
the Princess de Cadignan, a figure whose agency once challenged 
the patriarchal order. Whereas the novella critiques and subverts 
gender norms, reworking traditional romance narratives, the film 
opts for a happy ending, presenting Diane as a damsel in distress. 
The adaptation thus recasts Diane as an archetype: an 
independent yet incomplete woman whose identity attains 
fulfillment solely through love. No longer the architect of her own 
destiny, she becomes a softened heroine whose journey ends in 
surrender. In reflecting mid-twentieth-century broadcasting 
conventions, the film undermines Diane’s agency and strength, 
replacing them with emotional dependence. In other words, her 
fate is no longer self-fashioned but contingent on being 
understood by a “man of genius” (Balzac, 1977/ Wormeley, 2005, 
p. 13). In substituting Balzac’s irony with redemptive sentiment, 
the adaptation reasserts traditional gender hierarchies under the 
guise of romance. 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
218 

 

3. Televising the Classic: Balzac, the ORTF, and the Cultural 
Politics of Adaptation (1949-82) 

 
In the twenty years the RTF existed, reforming its 

platform to the ORTF from 1964 to 1974, more than ten TV-films 
inspired by Balzac’s magnum opus were produced. As an 
“instrument of the government’s policy” (Kuhn, 1995, p. 116), the 
ORTF promoted the nation’s literary heritage by guiding, as Mette 
(2019) argues, the novice reader toward the classics, offering them 
a gradual entryway into genuine culture (Mette, 2019). In response 
to the growing dominance and threat of American television, the 
ORTF sought to reaffirm the “civilizing benefits of the nation’s 
cultural heritage” (Mazdon, 2017, p. 173), chiefly championing and 
adapting the works of France’s classic authors. 

Heavily centralized and government-controlled, the 
ORTF played a dominant role in the French media landscape. 
This centralisation was underscored by Prime Minister Jacques 
Chaban-Delmas, who, according to Fickers and Johnson believed 
that the ORTF represented the voice of France (Fickers & 
Johnson, 2012). In this context, adaptations of Balzac’s work 
became key vehicles for both cultural prestige and mass 
entertainment. The influence of institutions such as the Buttes-
Chaumont studios was pivotal in institutionalising a conservative, 
more scholarly approach to literary adaptation. Reputable 
directors of the period such as Maurice Cazeneuve, Marcel 
Cravenne, and Guy Jorré capitalised on Balzac’s status as a classic 
writer to legitimize the growing popularity of television 
programmes and guarantee a wider viewership, thereby 
maximizing their chances of critical and commercial success.  

Balzac-inspired adaptations continued to increase in 
subsequent years, especially after the abolition of the ORTF in 
1974. The presidential election of Valéry Giscard d’Estaing that 
same year marked a political shift away from Gaullist ideology. 
Lucy Mazdon (2017) suggests that in an effort to demonstrate his 
liberal media credentials, Giscard oversaw a reorganisation of the 
ORTF, replacing it with seven independently run entities: 
Télédiffusion de France, Société française de production, Institut 
national de l’audiovisuel, Radio France, Télévision française 1, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
219 

 

Antenne 2, and France Régions 3 (Mazdon, 2017). Although these 
reforms granted more autonomy to individual broadcasters, the 
state continued to impose cultural obligations to inform, 
educate, and reflect national values, while also introducing 
quotas that specified the number of serious programmes that 
needed to be aired across genres. Furthermore, Mazdon (2017) 
observes that channels had to allocate slots to the Ministry of 
Education for school and university programming (Mazdon, 2017). 
This structural change, however, “did not represent the break from 
the past that was claimed,” (Kuhn, 1995, p. 151), since the 
government continued to exert significant influence over national 
broadcasting. 

The ideological framework of French television also 
evolved during this period. Whereas earlier cultural policy aligned 
with Gaullist ideals of disseminating culture with a capital C, 
Mazdon (2017) suggests that post-1968 shifts in elitist attitudes saw 
mass culture increasingly acknowledged as a legitimate 
component of popular culture (Mazdon, 2017). The culmination of 
these changes came in 1982, when the state monopoly was 
officially dissolved by a broadcasting bill passed in Parliament. 
While this marked a decisive moment in French media history, 
anticipating a more liberal government during the Mitterrand 
presidency, many of the television productions created during this 
transitional period still retained characteristics from the film-
making era of the ORTF. Such was the case with Jacques Deray’s of 
The Secrets of the Princesse de Cadignan, which aired on France 
Régions 3 in 1982. With its emphasis on voice-over narration, 
theatrical mise-en-scène, and psychological introspection, the 
film’s complex representation of female subjectivity reveals an 
engagement with sociopolitical developments, notably second-
wave feminism. With a runtime of 1h32, it offers an intricate 
exploration of the historical, sociological, and psychological 
dimensions central to the novella, including the evolution of 
Diane’s aristocratic status. Adapted by Jean-Claude Carrière, the 
screenplay preserves numerous passages from Balzac’s text while 
introducing innovative cinematic devices such as flashbacks. 

The film begins with Diane de Cadignan’s relocation to 
her new apartment, framed against the distant backdrop of 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
220 

 

Republican bombardments. The camera lingers on a photo 
album, later revisited throughout the film, which serves as both 
an emotional artifact and a key narrative device. Voice-overs shift 
between Diane de Cadignan and Daniel d’Arthez, drawing 
spectators into their private reflections and evoking the intimate, 
contemplative style characteristic of earlier ORTF productions. 
Claude Bolling’s classical score enhances the film’s refined mise-
en-scène, yet the strategic silences, most notably during the 
heroine’s deceptive lies to her lover, intensify both tension and 
suspense. Deray also incorporates flashbacks to develop secondary 
characters, particularly Michel Chrétien, an ardent admirer of 
Diane who ultimately perishes in the battle of Saint-Merri. This 
interplay of temporal layers accentuates the film’s emotional 
complexity, prompting viewers to consider whether Diane remains 
the author of her own story or is instead increasingly confined by 
the very myths she once constructed. 

Claudine Auger’s portrayal of Diane de Cadignan 
represents a striking departure from Gisèle Pascal’s coquettish 
charm in the 1960 adaptation. By the 1980s, Auger had become a 
prominent figure in French cinema, having risen to international 
fame with her role as Dominique “Domino” Derval in the 1965 
James Bond film, Thunderball. As in that earlier performance, 
Auger brings to the screen a strong-willed, independent woman; 
yet her interpretation of Diane is markedly more restrained. 
Solemn, subdued, and at times morose, her version of Diane 
appears less as a fairy-tale heroine than as a disillusioned 
aristocrat, burdened by the weight of memory and loss. Her 
visual presentation further reinforces this transformation: with 
vivid red hair and a wardrobe in rich, sombre tones, particularly 
shades of purple, she acquires an aura that imbues the character 
with symbolic weight and dramatic presence. Michel Pastoureau 
and Dominique Simmonet (2005) note that the colour purple, 
though traditionally linked to royalty, is also tied to half-
mourning, a stage of grief that gradually diminishes with time. It 
evokes feminine aging, gentle like the mauve highlights in the 
hair of elderly women (Pastoureau & Simmonet, 2005). This 
chromatic palette thus offers a poignant lens through which to 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
221 

 

view Diane’s character, whose reflections increasingly suggest a 
world of gentle decline, ambiguity, and veiled truths.  

Like his female co-star, François Marthouret’s portrayal of 
Daniel d’Arthez is marked by quiet stoicism. This version of 
Daniel is cautious, emotionally reserved, and deliberately 
measured, far removed from the assertiveness and confidence that 
define the righteous male hero in the 1960 adaptation. Although 
he ultimately defends Diane, as in the original novella, this version 
of Daniel d’Arthez never suspects the nature of her deception. In 
contrast to the 1960 version, where Daniel quickly sees through 
Diane’s carefully constructed façade, Deray’s adaptation sustains 
the young man’s unwavering faith in her deception. Diane 
fabricates a story involving her mother, claiming that she 
sacrificed her own happiness to repay a debt of love to Monsieur 
de Maufrigneuse, marrying Diane to him at the age of seventeen 
not out of maternal care but as a cold transaction to honour a 
former lover. This calculated invention casts Diane as a victim of 
exploitation, securing Daniel’s sympathy. His prolonged trust in 
her lie intensifies the dramatic tension and gives greater emotional 
force to Diane’s eventual confession, which shatters the illusion 
and forces their idealised relationship into a painful 
confrontation. 

Rather than travelling to Geneva in the warmer months, 
as Balzac originally wrote, the couple retreats to the Italian coast. 
Diane appears in a flowing white dress, embodying the image of 
an “angel of his dreams” (Balzac 1977/2005, p. 27), an idealised 
figure that deepens the film’s dramatic irony. However, this 
illusion soon shatters when Diane receives a letter announcing 
her mother’s death. Their return to Paris marks the slow 
unravelling of this carefully constructed romance, as the first 
fissures in their idyllic world begin to open. Dressed again in 
sombre tones of purple, foreshadowing the solitude that awaits 
her, Diane finally confesses the truth to Daniel d’Arthez. Her 
confession is disarmingly self-aware: “Your friends would say that 
I am a liar, but there is another reason. Every woman wants to 
appear virtuous in the eyes of the man she wants to love” (Deray, 
1982, 1:23:02). She insists that her deception was not rooted in 
malice but in a desperate longing for authentic love. However, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
222 

 

Daniel d’Arthez, a man of letters and of unyielding moral 
conviction, cannot look past the lie. The reckoning that follows 
culminates in the young woman’s heartbreaking realisation that 
the person with whom he fell in love was never truly her, but 
rather the idea of her, an illusion she had so carefully 
constructed: “You loved my lie. The woman you loved wasn’t me 
(Deray, 1982, 1:24:15). She yearned to be loved for who she was yet 
could only inspire affection through artifice: “I wanted to be 
loved for who I am, for who I always was” (Deray, 1982, 1:25:11). 
The voice-over confirms the irreversibility of their parting: “He is 
never coming back” (Deray, 1982, 1:27:32).  

In the film’s closing sequence, Daniel d’Arthez returns to 
his writing, resuming the intellectual vocation that had been 
temporarily disrupted by his passionate love for Diane. The 
young heroine, by contrast, engages in a final conversation with 
Madame d’Espard in the quietude of her garden:  

 
Madame d’Espard: Will you one day tell me the reason 
for your breakup, that the world deems as your sacrifice?  
Diane de Cadignan: That is ridiculous. I never sacrificed 
anything.  
Madame d’Espard: So, you don’t regret anything?  
Diane de Cadignan: No. My regret would have been not 
learning what I have learned. 
Madame d’Espard: Was it worth it?  
Diane de Cadignan: Oh yes. (Deray, 1982, 1:29:44)  

 
Rather than offering a sentimental or reconciliatory 

conclusion, Diane articulates a paradox that echoes her 
reflections in the novella: “We may love and not be happy; we 
may be happy and never love; but to love and be happy, to unite 
those two immense human experiences, is a miracle” (Balzac 
1977/2005, p. 11).6 Accordingly, Diane embodies a Balzacian view 
of human experience as fundamentally divided or fragmented. 

 
6 Original text: “Nous pouvons aimer sans être heureuses, nous pouvons être 
heureuses sans aimer; mais aimer et avoir du bonheur, réunir ces deux 
immenses jouissances humaines, est un prodige. Ce prodige ne s’est pas 
accompli pour moi” (Balzac 1977: 957).  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
223 

 

Love and happiness, though not mutually exclusive, are rarely 
conjoined. Their confluence, she implies, is not a right but an 
exception, a miracle that eluded her. The film’s closing exchange 
between Diane de Cadignan and Madame d’Espard moves 
beyond the emotional terrain of personal loss and into the realm 
of metaphysical reflection laden with existential undertones:  

 
Madame d’Espard: So, the world isn’t a place of 
suffering?  
Diane de Cadignan: It is indeed, but it is much more 
than that. It is a joy, a light, a battle. 
Madame d’Espard: Between who?  
Diane de Cadignan: That is a secret. As far as I am 
concerned, this battle was without a doubt my last, and I 
do not even know whether I have won or lost. (Deray, 
1982, 1:32:43) 

 
Diane’s deliberately evasive response accentuates her 

refusal to explicate the precise terms of her existential struggle, 
thereby signalling that the “battle” to which she refers is not 
external or easily definable, but rather interior, incommunicable, 
and potentially unresolved. The traditional binaries of triumph 
and defeat are rendered irrelevant in the context of subjective 
experience. Diane’s formulation does not gesture toward 
resolution but rather towards an acute awareness that life’s most 
profound confrontations, whether emotional, ethical, or 
psychological, frequently circumvent definitive outcomes. 

Instead of positioning Diane de Cadignan as a passive or 
victimised figure, as does Carrère in his 1960 production, the 1982 
film presents her as a composed, reflective, and morally complex 
heroine. Her self-fashioning and emotional agency are 
foregrounded, rendering her a more ambiguous and 
intellectually nuanced character, much closer in tone to Balzac’s 
characterization of the young woman. The film also broadens its 
scope to examine the dynamics of female intellect. The insightful 
dialogues between Diane de Cadignan and Madame d’Espard 
move beyond mere exposition to serve as critical sites of 
philosophical inquiry. Through these exchanges, the adaptation 
raises broader questions concerning female pleasure, emotional 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
224 

 

sincerity, and fulfilment, portraying them as active negotiation 
sites between idealism, memory, and lived experiences.  

 
4. From Screen to Syllabus: Teaching Les Secrets de la 
princesse de Cadignan in a Fragmented Media Landscape  

 
The 1990s and early 2000s marked a period of transition 

in the French cultural and media landscapes. Public television, 
which had experienced a golden age from the 1950s to the 1980s, 
entered an era of increasing instability. Mazdon (2017) points out 
that this era was marked by a diversification and fragmentation 
of the French audiovisual sphere, leaving the role of television, 
especially public service broadcasting, in an increasingly 
uncertain position (Mazdon, 2017). These changes were further 
accelerated by the rise of the internet, which introduced new 
modes of media consumption and intensified competition for 
viewer attention. Although The Secrets of the Princesse de 
Cadignan was absent from television and cinematic screens 
during this time, its diminished visibility in mass media was 
counterbalanced by a growing curricular and editorial presence. 
Following the 2008 introduction of art history which promoted 
interdisciplinary approaches to literature, educators increasingly 
used films as pedagogic tools for teaching canonical texts. As 
Brigitte Louichon (2012) observes, this reform encouraged the 
screening of performances and films in the classroom (Louichon, 
2012), enabling students to engage with literature not only 
through close reading but also through audiovisual media. 

Magnard’s 2002 edition of The Secrets of the Princesse de 
Cadignan, edited by Michel Dobransky and Jean-Paul Brighelli, 
exemplifies the integration of classic literature into a modern 
pedagogic framework. It underlines the novella’s intertextual 
references to seventeenth- and nineteenth-century texts, its 
thematic focus on seduction, myth, and narrative construction, 
and its cinematic resonance. Through this pedagogic edition, the 
novella is presented as both a classic literary work and a fertile 
site for interdisciplinary exploration. The edition exemplifies how 
educational publishing can compensate for a novella’s absence 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
225 

 

from the big screen, reframing it as a valuable tool for 
multimedia and comparative learning.  

Unlike the early 2000s, the 2020s have witnessed a 
renewed wave of Balzac-inspired film adaptations, echoing a 
similar revival in the 1990s. Among the most notable examples 
are Marc Dugain’s Eugenie Grandet (2021), Xavier Giannoli’s Lost 
Illusions (2021), and Arielle Dombasle’s The Secrets of the Princesse 
de Cadignan (2023). Dombasle’s film stands out for its highly 
stylised, theatrical, and flamboyant approach, incorporating 
metafictional elements—most notably the presence of Balzac, 
portrayed by Michel Fau, a creative choice that recalls the 1960 
version. In contrast to the 1960 version, where Balzac functions 
merely as a narrator, Dombasle casts him as an active character 
who carefully observes Diane. This decision not only reflects the 
director’s aim to present a more open-minded and progressive 
portrayal of Balzac but also underscores her intention to 
highlight the complexity, modernity, and sexual fluidity of female 
identity. Despite its artistic ambition, the film drew mixed critical 
responses. Anne-Marie Baron (2023) praised it for its feminist 
undertones (Baron, 2023), whereas Murielle Joudet (2023) 
dismissed it as a self-indulgent spectacle (Joudet, 2023). These 
polarised reactions reveal broader cultural tensions surrounding 
classic novel-to-film adaptations, particularly the competing 
demands of aesthetic innovation and narrative fidelity. 

French scholars have noted a persistent purist approach 
that prioritizes textual fidelity, often marginalizing adaptations 
that deviate from the perceived authority of the literary source. 
The negative reactions to Dombasle’s adaptation and Ridley 
Scott’s dramatization of Napoleon’s life in his 2023 film illustrate 
this tendency, revealing critics’ strong reflex to scrutinize 
anachronisms and narrative liberties when directors adapt works 
central to France’s literary canon. This perspective echoes what 
Constantine Verevis has defined as the logic of “BADaptation” a 
term that “captures the drive towards the denigration of 
adaptation as ‘bad theoretical object’” (Verevis, 2014, p. 216), 
which, as argued by Madeleine Hunter, routinely “employs a 
rhetoric of betrayal and degradation, of infidelity to some 
idealized original” (Hunter, 2024, p. 480).  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
226 

 

One of the principal reasons Dombasle’s film may be 
regarded as a “badaptation” lies less in its use of anachronistic 
music or historically inaccurate costumes than in its casting 
choices and directorial vision. Dombasle’s portrayal of the 
protagonist and her flamboyant, eclectic public persona—well 
known in the French press as both actress and singer—make her 
an unconventional choice for a Balzac-inspired adaptation. Her 
celebrity status, inseparable from her aesthetic, inevitably shapes 
audience expectations. Unlike Jacques Rivette’s auteur-driven 
adaptations, which often cast established stars such as Guillaume 
Depardieu and Jeanne Balibar, Dombasle’s film embraces a more 
populist approach, unabashedly rooted in broader cultural 
currents. In doing so, the film challenges the cultural hierarchies 
that typically structure the reception of serious adaptations, 
inviting instead a kitsch- and camp-inflected mode of 
engagement. This, however, is precisely where its subversive 
potential resides and why it may have been incorporated into 
online teaching kits.  

As literary studies increasingly embrace visual literacy 
and hybridity, Dombasle’s film emerges as a powerful case study 
in how irreverence and invention can reinvigorate the canon. It 
dissolves entrenched binaries—literature/ film, canonical/ 
popular, historical fidelity/ modern invention—and replaces 
them with dynamic tensions: feminine/masculine, 
heterosexual/homoerotic, old/ new, real/ fantasy, nature/ opera, 
female/male gaze. The film should be understood less as a failed 
homage to Balzac and more as a deliberate act of aesthetic and 
ideological reclamation. Its so-called infidelities do not constitute 
flaws but function as intentional provocations, inviting careful 
critical engagement. “Badaptation” can thus be reconceptualized 
not as mere failure but as an insightful critical framework. It 
encourages a critical examination and rethinking of established 
ideas, such as fidelity and hierarchical relationships between the 
original text and its adaptation, thereby opening new avenues for 
understanding the complexities and pedagogic potential of 
adaptations. As Salé argues:  

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
227 

 

The film reflects its maker, a true one-woman band who 
takes on the roles of writer, director, actress, and singer. In 
adapting Balzac’s short story, Arielle Dombasle reconnects 
with her earliest cinematic inspirations—Rohmer’s films—
where her refined and meticulous diction created a 
distinctive layer of artifice well-suited to exploring and 
dissecting emotions. She also collaborated with artist 
friends, including costume designer Vincent Darré, whose 
flamboyant creations evoke Fellini’s Casanova, and 
celebrated decorator Jacques Garcia, known for his ‘sexy 
and grand genre’ style, who offered the opulent settings of 
the Château du Champ de Bataille in Normandy. This 
aesthetic of excess, while honouring Balzac’s novelistic 
abundance, remains consistent with the spirit of female 
dandyism embodied by the filmmaker (Salé, 2023, p. 16). 

 
Dombasle’s film thus emerges as an experimental shift in 

adaptation aesthetics—neither strictly realist nor wholly fantastic, 
neither conventionally heritage nor fully post-heritage. Its playful 
pastiche, reflexivity, and intertextual excess echo the unruly 
ambition of The Human Comedy, embracing fragmentation and 
multiplicity over narrative coherence or historical fidelity. What 
some critics dismiss as “badness” might better be read as a 
purposeful disruption, a challenge to entrenched hierarchies of 
taste and legitimacy. In rejecting the tropes of auteur cinema and 
the solemnity of heritage adaptation, Dombasle offers a vibrant 
counter-model, one that treats adaptation not as a preservationist 
gesture, but as a dynamic act of cultural re-writing. The film’s 
significance, therefore, lies in its readiness to experiment, 
challenge conventions, and reimagine a thought-provoking text 
for a new generation of viewers and students.  

The pedagogic relevance of cinematic adaptations is 
further reinforced by a 2024 study conducted in Algeria. It 
compares two cohorts of students engaging with Balzac’s 1835 
novel, Father Goriot. One group viewed Jean-Daniel Verhaeghe’s 
2004 TV-film prior to reading the novel, while the control group 
read the text without any audiovisual support. C. Hamdad and A. 
Hamdad (2024) observed that students who viewed the film before 
reading the novel finished it more quickly, faced fewer obstacles, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
228 

 

and experienced a wider range of deeper emotions, which fostered 
a stronger engagement with both characters and themes. In 
contrast, the control group, lacking this preliminary exposure, had 
difficulty understanding the subtleties of the plot and the 
characters’ motivations, which diminished their overall 
appreciation of the text (C. Hamdad; A. Hamdad, 2024). The 
relatively small sample sizes and context-specific nature of these 
findings highlight the need for further empirical research to 
confirm and refine them. Nevertheless, the online educational kits, 
together with this study, point to a broader pedagogic shift toward 
multimedia strategies in the classroom. In particular, film 
adaptations, especially of authors such as Balzac and Flaubert, 
whose works students often find challenging, are increasingly used 
not merely as supplementary tools, but as interpretative gateways 
that deepen engagement with complex texts and encourage 
alternative modes of reading. 

 
Conclusion  

 
The shifting portrayals of Diane de Cadignan—from 

independent to dependent, from seductive to androgynous—
highlight both the flexibility of Balzacian characterization and the 
dual function of adaptation as translation and transformation. The 
ongoing presence of Balzac on screen reflects a persistent impulse 
not only to preserve the classics but to reimagine them. These 
reinterpretations respond to changing cultural, political, 
pedagogic, and aesthetic priorities. Adaptations simultaneously 
expand and complicate the Balzac canon while earning 
recognition as autonomous works, whether as auteur-driven 
cinema, commercially successful productions, or critically 
contested films. The very diversity of these adaptations attests to 
the enduring vitality and versatility of Balzac’s fiction. Perhaps 
the true secret of Diane de Cadignan lies less in the novella itself 
than in the generative power of Balzac’s oeuvre, which continues 
to be reshaped critically, pedagogically, and cinematically for 
new audiences and future generations. 

 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
229 

 

References: 
 
Books and Book Chapters: 
Balzac, H., de. (1977). Les Secrets de la princesse de Cadignan [The 

secrets of the princesse de Cadignan]. Gallimard-Pléiade. 
 
Balzac, H., de. (1990). Lettres à Madame Hanska, t. I [Letters to Madame 

Hanska, Vol. I]. Robert Laffont. 
 
Balzac, H., de. (2002). Les Secrets de la princesse de Cadignan [The 

secrets of the princesse de Cadignan]. Magnard. 
 
Balzac, H., de. (2005). The Secrets of the Princesse de Cadignan (K. P. 

Wormeley, Trans.). Project Gutenberg. (Original work published 
1839) 

 
Bourdon, J. (2014). Histoire de la télévision sous De Gaulle [History of 

television under De Gaulle]. Presses des Mines. 
 
Elliott, K. (2020). The theory of BADaptation. In D. Cutchins, K. Krebs, 

& E. Voigts (Eds.), The Routledge companion to adaptation (pp. 
18–27). Routledge. 

 
Fickers, A., & Johnson, C. (2012). Roundtable: Perspectives on localizing 

the transnational in regional television history. In A. Fickers & C. 
Johnson (Eds.), Transnational television history: A comparative 
approach (pp. XXX). Routledge. 

 
Holmes, D., & Looseley, D. (2012). Imagining the popular in 

contemporary French culture. Manchester University Press. 
 
Kuhn, R. (1995). The media in France. Routledge. 
 
Louichon, B. (2012). Définir la littérature patrimoniale [Defining 

heritage literature]. In I. de Peretti & B. Ferrier (Eds.), Enseigner 
les “classiques” aujourd’hui: Approches critiques et didactiques 
[Teaching the “Classics” today: Critical and didactic approaches] 
(pp. 37–49). Peter Lang. 

 
Mazdon, L. (2017). French television: Negotiating the national popular. 

In D. Holmes & D. Looseley (Eds.), Imagining the popular in 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
230 

 

contemporary French culture (pp. 162–193). Manchester 
University Press. 

 
Mette, I. (2019). La place de Balzac dans la politique patrimoniale de 

l’audiovisuel français [Balzac’s place in the heritage policy of 
French audiovisual media]. In A.-M. Baron (Ed.), Balzac à l’écran 
[Balzac on screen] (pp. 166–178). Éditions Charles Corlet. 

 
Pastoureau, M., & Simmonet, D. (2005). Le petit livre des couleurs [The 

Little Book of Colours]. Points. 
 
Rigby, B. (1991). Popular culture in modern France: A study of cultural 

discourse. Routledge. 
 
Sanders, J. (2006). Adaptation and appropriation. Routledge. 
 
Szwydky, L. L. (2020). Adaptations, culture-texts and the literary canon: 

On the making of nineteenth-century ‘classics’. In D. Cutchins, K. 
Krebs, & E. Voigts (Eds.), The Routledge companion to adaptation 
(pp. 128–142). Routledge. 

 
Verevis, C. (2014). BADaptation. Is Candy faithful? In C. Perkins & C. 

Verevis (Eds.), B is for bad cinema: Aesthetics, politics, and 
cultural value (pp. 215–240). State University of New York Press. 

 
Journal Articles: 
Cerquiglini, B. (2016). De quoi les classiques sont-ils le nom? Marketing 

et patrimoine [What do the classics signify? Marketing and 
heritage]. Littératures classiques, 91(3), 45–57. 

 
Davis, P. (1990). Retelling a Christmas Carol: Text and culture-text. The 

American Scholar, 59(1), 109–115. 
 
Fischler, A. (1985). Duplication and “Comédie morale” in Balzac’s Les 

Secrets de la princesse de Cadignan. Studies in Romanticism, 
24(2), 257–266. 

 
Hamdad, C., & Hamdad, A. (2024). Le Père Goriot à l’écran: Une clé 

pédagogique pour comprendre l’œuvre [Le Père Goriot on screen: 
A pedagogical key to understanding the work]. Multilinguales, 22, 
1–19. 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
231 

 

Hunter, M. (2024). Adaptation studies has a kids problem. Adaptation, 
17(3), 469–492. 

 
Salé, F. (2023). Les Secrets de la Princesse de Cadignan: Dossier 

pédagogique [The Secrets of the Princesse de Cadignan: 
Educational dossier]. Zérodeconduite. 

 
Web and Online Content: 
Baron, A.-M. (2014). Le Lys dans la vallée à l’écran [Le Lys dans la vallée 

on screen]. Le Lys dans la vallée. Retrieved May 12, 2025, from 
http://www.lysdanslavallee.fr/fr/contenu/lecran 

 
Baron, A.-M. (2023). Interview d’Arielle Dombasle par Anne-Marie 

Baron [Anne-Marie Baron’s Interview with Arielle Dombasle]. La 
Société des amis d’Honoré de Balzac. Retrieved May 12, 2025, 
from https://www.lesamisdebalzac.org/les-secrets-de-la-
princesse-de-cadignan-interview/ 

 
Joudet, M. (2023, September 13). Les Secrets de la Princesse de 

Cadignan: Arielle Dombasle s’offre en ego-trip en costumes [The 
secrets of the princesse de Cadignan: Arielle Dombasle indulges 
in an ego-trip in costume]. Le Monde. Retrieved May 12, 2025, 
from https://www.lemonde.fr/culture/article/2023/09/13/les-
secrets-de-la-princesse-de-cadignan-arielle-dombasle-s-offre-un-
ego-trip-en-costumes_6189159_3246.html 

 
Victor-Pujebet, M. (2023). Les 10 plus gros échecs du box-office français 

de 2023 [The 10 biggest French box-office flops of 2023]. 
Écranlarge. Retrieved May 12, 2025, from 
https://www.ecranlarge.com/films/dossier/1488078-films-10-
echecs-box-office-francais-2023 

 
Audiovisual Media: 
Carrère, J.-P. (Director). (1960). Les Secrets de la princesse de Cadignan 

[Film]. Radiodiffusion Télévision française. 
 
Deray, J. (Director). (1982). Les Secrets de la princesse de Cadignan 

[Film]. France Régions 3. 
 
Dombasle, A. (Director). (2023). Les Secrets de la princesse de Cadignan 

[Film]. Madison Films; Margo 2 Cinéma; France 2 Cinéma. 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
232 

 

 
ARTIFICIAL INTELLIGENCE, UN FILM SITUÉ ENTRE SF 

ET FANTASY1 
 

ARTIFICIAL INTELLIGENCE,  
A MOVIE SITUATED BETWEEN SF AND FANTASY2 

 
 

Rodica Gabriela CHIRA 
Centre de Recherche sur L’imaginaire « Speculum », Alba Iulia, Romania  

Speculum Research Center on the Imaginary, Alba Iulia, Romania 
 

Email: rogabchira@yahoo.fr 
 
 
 

Abstract 
 
Set in a rather remote future, Steven Spielberg’s film Artificial 
Intelligence (2001) tells the story of a childlike android named David 
programmed with the ability to love. Having as starting point a SF short 
story, namely Brian Aldiss’ Super-Toys Last All Summer Long 
(1969/2001a) and a novel for children, Carlo Collodi’s Adventures of 
Pinocchio (1883), Ian Watson, a British science-fiction writer, created a 
very interesting screen script. The movie marks the continuity of the 
specific need human beings have for stories as well as for love. It thus 
proves to be a combination between hard SF and fantasy. Our paper 

 
1 Sous le titre About SF and Fantasy through Artificial Intelligence, cette étude a 
été publiée en anglais dans Caietele Echinox, Caietele Echinox : Fantasy & 
Science-Fiction, Volume 26/ 2014, pp. 349-359, Fundația Culturală Echinox et 
dans le volume Rodica Gabriela Chira, Connecting Worlds through Sciene 
Fiction, Alba Iulia, Aeternitas, 2020, pp. 127-150. 
2 Article History: Received: 15.08.2025. Revised: 10.09.2025. Accepted: 12.09.2025. 
Published: 15.11.2025. Distributed under the terms and conditions of the Creative 
Commons Attribution License CC BY-NC 4.0. Citation: CHIRA, R.G. (2025). 
« ARTIFICIAL INTELLIGENCE », UN FILM SITUÉ ENTRE SF ET FANTASY. 
Incursiuni în imaginar 16. IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR/ 
L’IMAGINAIRE ET LES ADAPTATIONS DU TEXTE LITTÉRAIRE/ / LITERARY 
ADAPTATIONS AND THE IMAGINARY. Vol. 16. Nr. 1. 232-257. 
https://doi.org/10.29302/InImag.2025.16.1.10. No funding was received either for 
the research presented in the article or for the creation of the article. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
233 

 

would mainly underline some changes in fiction about possible and 
impossible worlds throughout time with an accent on the balance 
between natural and artificial. 
 
Keywords: A.I., Artificial Intelligence; hard SF; fantasy; science; 
emotions; intertextuality. 

 
Résumé 

 
Placé dans un futur assez éloigné, le film Artificial Intelligence (2001) de 
Steven Spielberg raconte l’histoire d’un androïde-enfant nommé David, 
programmé avec l’habilité d’aimer. Partant d’une nouvelle SF, à savoir 
Super-Toys Last All Summer Long (1969) de Brian Aldiss et un roman 
pour enfants, Les aventures de Pinocchio (1883) de Carlo Collodi, Ian 
Watson, un écrivain britannique de science-fiction, a créé un scénario 
très intéressant. Le film souligne la continuité d’un besoin spécifique 
des êtres humains pour des contes et pour l’amour. Elle prouve être un 
mélange entre SF dure et fantasy. Ma contribution se propose avant 
tout de souligner quelques changements dans la fiction sur des mondes 
possibles et impossibles dans le temps avec un accent sur l’équilibre 
entre le naturel et l’artificiel.  
 
Mots-clés : A. I., Artificial Intelligence ; hard SF ; fantasy ; science ; 
émotions ; intertextualité. 
 
1 Préliminaires  

 
La distinction entre l’être humain et la machine a 

constitué pendant des siècles la préoccupation majeure de tous 
ceux qui s’intéressent aux androïdes. Toutes ces créations ont la 
même idée de départ : simuler la vie à travers l’art, la science ou 
la magie pour comprendre ce qui fait de nous des êtres humains. 
Mais A.I., Artificial Intelligence (29 juin 2001) va encore plus loin 
en demandant ce qui constitue la frontière entre les humains, les 
non-humains et les post-humains. 

La notion d’intelligence artificielle remonte au XVIIIe 
siècle, plus précisément à l’année 1796 avec le « Joueur d’échecs » 
de Wolfgang von Kempelen. Le point de départ du 
développement de l’intelligence artificielle moderne a été donné 
par l’expérience d’Alan Turing. Ce mathématicien et 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
234 

 

cryptographe a fait, en 1950, une expérience à travers un jeu de 
mimétisme. Deux participants, un être humain et un ordinateur, 
placés dans deux salles différentes hors de la vue de 
l’examinateur, sont censés répondre aux questions par écrit, leurs 
réponses apparaissant sur un écran. L’ordinateur réussit si ses 
réponses ne peuvent être distinguées de celles de l’être humain. 
Turing imaginait qu’en l’an 2000 les réalisations de l’ordinateur 
augmenteraient d’environ 30%. Jusqu’en 2001, le premier 
laboratoire d’intelligence artificielle ouvert en 1950 à 
Massachusetts Institute of Technology (MIT), avait créé « Cog » 
et « Kismet », le dernier avec un visage plus proche de l’homme 
et capable de dire la différence entre les objets animés et 
inanimés, distinction que les humains sont sur le point de 
négliger lorsqu’ils parlent d’androïdes ; il a également mis sur le 
marché « My Real Baby Doll », une poupée électronique capable 
d’agir à bien des égards comme un bébé. Le problème restant est 
celui de la création d’émotions dans un ordinateur, car si 
l’ordinateur est déclaré humain, l’être humain peut être assimilé 
à un objet sans vie comme nous le dit Gaby Wood dans Le rêve de 
l’homme-machine. De l’automate à l’androïde (2005, pp. 16-22). 

Hans Moravec, scientifique en chef de Seegrid 
Corporation, professeur adjoint à l’Institut de Robotique de 
Carnegie Mellon University, présume que d’ici 2050 nous aurons 
« la quatrième génération de robots et ses successeurs, avec des 
capacités perceptives et motrices humaines et des pouvoirs de 
raisonnement supérieurs » qui « pourraient remplacer les êtres 
humains dans toutes les tâches essentielles3 […] en principe, 
notre société pourrait continuer à fonctionner de mieux en 
mieux sans nous, avec des machines qui dirigent les entreprises 
et font la recherche ainsi que le travail productif » (Moravec, 1991, 
p. 4). Le livre de Moravec, Mind Children. The Future of Robot and 
Human Intelligence [Les Enfants de l’esprit. L’avenir du robot et de 
l’intelligence humaine] (1988), a été recommandé par Stanley 

 
3 Il projette ainsi pour environ 2000-2010 le robot muet, pour 2010-2020 le robot 
apprenant, pour 2020-2030 l’imagerie, pour 2030-2040 le raisonnement, les 
technicités de première génération, pour 2050 les enfants de l’esprit (Moravec, 
1991).  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
235 

 

Kubrik en 1990, à côté des Aventures de Pinocchio (1904) de Carlo 
Collodi et de Super-Toys Last All Summer Long (1969/2001a) de 
Brian Aldiss, à l’écrivain britannique de science-fiction Ian 
Watson pour écrire un scenario de film. D’après les confessions 
de Watson sur ses souvenirs concernant cette collaboration 
(1999), le script d’A.I. a été amélioré puis abandonné, voire perdu, 
repris ensuite, jusqu’à la crise cardiaque qui a mis fin à la vie de 
Kubrik en 1999. Néanmoins, I. Watson a déclaré : « Mais nous 
pensons tous que l’A.I. représentait le film formidable, qu’il était 
l’ambition principale et durable de Stanley ». Parce que, après 
avoir perdu le scénario de Watson, il lui a dit : « ʽC’est une des 
grandes histoires du monde. Pourriez-vous écrire un bref résumé 
que je peux montrer aux gens ?ʼ J’ai été réembauché pour une 
semaine pour écrire 20 pages. J’ai envoyé des fax, j’ai téléchargé. 
ʽC’est génialʼ, dit Stanley, avant de prononcer les mots fatals : ʽJe 
pourrais juste bricoler un peu...ʼ ». Le film « devait être une 
version robot picaresque de Pinocchio, s’écartant de l’histoire 
d’Aldiss, mais la trame s’était enlisée – le réchauffement 
climatique inondait New York et une ère glaciaire s’était installée 
dans mille ans à venir » (Watson, August, 1999)4. Le film a été 
finalement achevé par Steven Spielberg en 2001. 

Ces spécifications sont importantes pour notre approche. 
Elles montrent dès le début dans quelle mesure l’intertextualité 
et la multidisciplinarité y sont impliquées. L’intertextualité parce 
que nous avons plusieurs textes littéraires allant de la fantaisie à 
la science-fiction où la science a un rôle important, le 
multidisciplinaire par la fusion des textes littéraires et 
scientifiques dans un film, un métafilm en fait. Un métafilm sur 

 
4 « ʽBut we all feel A.I. represented the tremendous movie that it was Stanley’s 
main and enduring ambition to makeʼ. Because, after losing Watson’s screen 
script he said to him: ʽThis is one of the world’s great stories. Would you write a 
short synopsis of it I can show to people?ʼ I was rehired for a week to write 20 
pages. I faxed, I disked. ‘It’s great’, said Stanley, before uttering the fatal words: 
ʽI might just tinker with it a little...ʼ ». Le film « was to be a picaresque robot 
version of Pinocchio, spinning off from the Aldiss story, but the plotine had 
bogged down - global warming was flooding New York and an ice age had set in 
a thousand years ahead » (nous traduisons). 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
236 

 

le besoin spécifique que les êtres humains de toutes les 
civilisations ont pour les histoires aussi bien que pour l’amour. 

Les étapes suivies commencent par l’intertextualité qui 
implique la compréhension de l’intrigue du film, se poursuivent 
avec la multidisciplinarité à travers laquelle le film trouvera une 
place dans les classifications habituelles du genre, et se 
terminent par une réflexion sur l’existence humaine avec ses 
enjeux de capital. 
 
2 La complexité de l’intertextualité 
 

Beaucoup de pages seraient nécessaires pour reprendre 
chacune des histoires qui ont inspiré le scénario de Ian Watson, 
légèrement modifié par Steven Spielberg. Nous avons choisi de 
reprendre le film en essayant de souligner les sources d’inspiration 
lorsque cela devient nécessaire. Le film commence de manière 
suggestive par l’image des vagues de l’océan accompagnées d’une 
voix, comme celle d’un conteur (équivalent du narrateur dans un 
roman), localisant l’histoire dans un avenir très dur, après la 
disparition de certaines parties de la Terre en raison du 
réchauffement climatique : les calottes glaciaires ont fondu et 
l’élévation des eaux océaniques a noyé toutes les villes côtières du 
monde. Amsterdam, Venise, New York ont ainsi été submergées. 
Les gens ont dû s’adapter aux nouvelles conditions de vie.  

La prochaine image nous projette dans une réunion 
scientifique qui a lieu à Cybertronics, New Jersey. Le sujet de 
discussion, dirigé et médié par le professeur Allan Hobby, tourne 
autour de la possibilité de créer un androïde capable d’aimer. 
L’androïde s’appelle mecha (terme inventé par les Japonais)5, afin 

 
5 Le mot japonais « mecha » est dérivé de l’abbréviation japonaise 
meka (メカ) pour le mot anglais « mechanical ». Les Japonais utilisent le terme 
« robots » (ロボット robotto) ou « robots géants » pour distinguer les véhicules 
à membres des autres dispositifs mécaniques. 
Mecha: 1) Japanese slang for Mech (piloted robot); 2) A giant or small robot used 
in Japan controlled by a person 18-21 years of age, with the exception of “the 
chosen one”, type of pilot who is usually 15 years of age; 3) Robot with 
unbelievable power, weapons, and height. Usually defies the laws of physics. 4) 
Can usually be found in Anime, secret underground factories, and outer 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
237 

 

de le différencier des orga, créatures organiques. Le professeur 
Hobby évoque la naissance de la notion d’intelligence artificielle 
et du Joueur d’échecs de 1796. Sheila, une femme mecha, sert 
comme preuve de l’évolution scientifique. Il semble que les 
prédictions de Hans Moravec soient réalisées : Sheila a l’air 
humaine de la tête aux pieds. En appuyant simplement sur 
différents boutons, le professeur nous conduit à l’image d’un 
mécanisme complexe recouvert de peau artificielle. Un mecha 
n’est pas émotionnellement sensible ; si quelqu’un le blesse, la 
réponse est une sensation physique. Les modèles de mecha ne 
peuvent travailler que sur l’activation des sens ayant pour effet la 
création du plaisir et non pas un flash-back neuronal, « une sorte 
de subconscient ». Dans un monde surpeuplé, une solution 
viable émerge, celle de créer, par le biais d’une nouvelle unité 
intelligente comportementale dotée d’une nouvelle technologie 
de séquençage des neurones, un enfant mecha capable d’aimer, 
un substitut à un enfant humain. La première idée empruntée à 
la nouvelle de Brian Aldiss intitulée Super Toys Last All Summer 
Long (2001a) est ainsi présente. Les questions sur la réciprocité 
sont inévitables : « L’homme pourrait-il l’aimer en retour ? » ; 
« Au commencement, Dieu n’a-t-il pas créé Adam pour l’aimer 
? », soulignant le défi le plus important du film : la discussion sur 
la frontière entre raison et émotions. 

La prochaine scène, localisée vingt mois après, présente 
Monica et Henry Swinton dans leur voiture en route vers 
l’hôpital où Martin, leur fils unique, avait été cryogénisé cinq 
années auparavant en attendant le moment où un traitement 
propice pour sa maladie serait découvert. Une connexion 
intéressante est réalisée entre les femmes mecha et orga par ce 
passage d’une scène à l’autre : une fois sa tête ouverte, la 
première ouvre sa boîte de maquillage pour réparer les effets 
négatifs provoqués dans son aspect ; Monica fait les mêmes 
gestes une fois assise à côté de son mari dans la voiture. À 

 
space. (The Urban Dictionary, November 23/2003). Notre personnage-robot est 
petit, il n’a pas encore 15 ans, il a des capacités spéciales et peut être rencontré in 
Anime.  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
238 

 

l’hôpital, tandis que son mari parle avec le médecin, Monica lit 
Robin of Sherwood à son enfant encapsulé.  

Des scènes de la vie quotidienne suivent. Monica n’a pas 
d’emploi, la plupart de ses activités se déroulent à la maison. 
Pour l’aider dans sa lutte contre la dépression, Cybertronics 
décide d’offrir à la famille le premier enfant mecha, David, un 
garçon de onze ans (joué par Haley Joel Osment). Des débats 
passionnés et logiques s’ensuivent : comment une machine 
pourrait-elle remplacer un être humain ? Mais David se révèle si 
parfait dans sa « construction » que Monica passe finalement des 
hésitations à la décision de le garder. Elle doit ensuite appuyer 
délicatement sur un bouton situé sur la tête de David pour 
introduire un code, un « protocole d’empreinte », sous les yeux 
de l’enfant mecha. Les mots qu’elle prononce sont : « Cyrus, 
Socrates, Particle, Disciple, Hurricane, Dolphin, Tulip, Monica, 
David, Monica ». L’enfant prononce pour la première fois les 
mots « magiques » : « Tu es ma maman ». L’amour pour toujours 
irrésistible est manifesté par l’enfant destiné à être détruit quand 
les parents ne le désireraient plus. 

Dans cette partie du film, le récit et le scénario 
s’entremêlent. David existe déjà lorsque l’histoire d’Aldiss s’ouvre 
sur un futur indéfini où presque tout est artificiel. Il n’a que cinq 
ans et joue déjà avec Teddy, l’ours robot, il écrit déjà sur des 
feuilles de papier des déclarations d’amour inachevées à sa mère. 
Mais alors que le personnage Monica de l’écrivain de SF montre 
peu d’intérêt pour son fils artificiel et reçoit avec joie la nouvelle 
que sa demande de concevoir un enfant a été acceptée, la Monica 
de Spielberg est impressionnée par les tentatives incessantes de 
David de montrer son affection. L’enfant David a beaucoup en 
commun de ce point de vue avec le Pinocchio de Collodi : il est 
drôlement maladroit dans sa tentative d’apprendre à agir comme 
les humains ; il utilise un flacon entier de parfum pour sentir 
comme sa mère, il apparaît devant elle de façon inattendue, etc. 
Il a même le sens de l’humour. La nouvelle que Monica reçoit en 
A.I. alors que David est présent, concerne le traitement de son 
fils et le retour de celui-ci à la maison. Nous ne la verrons pas 
dépendante d’alcool comme dans la deuxième nouvelle de la 
série Aldiss, à savoir Supertoys when Winter Comes (2001b), après 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
239 

 

la mort de son enfant et après avoir été déçue que David ne 
grandisse pas du tout. Au contraire, notre A.I. Monica semble 
très impressionnée par David et a besoin de son affection, une 
affection plus profonde que celle venant de son propre fils, plutôt 
égoïste et exigeant. Martin voit en David un simple jouet, une 
poupée destinée à remplacer Teddy. Il devient plutôt cruel et 
vengeur. L’enfant mecha ne mange pas, mais Martin le pousse à 
manger des épinards, et l’intérieur de David doit être nettoyé. 
Monica, en mère attentionnée, lui tient la main, imaginant qu’il 
est un vrai garçon. David est ensuite provoqué à couper une 
mèche de cheveux de sa mère endormie ; Henry devient inquiet. 
Lors de la fête d’anniversaire de Martin, plusieurs garçons sont 
invités et incités à découvrir la différence entre les orgas et les 
mechas demandant à David d’uriner ou vérifiant s’il ressent de la 
douleur. En essayant de se sauver, les bras de David se coincent 
autour de la poitrine de Martin et ils tombent tous les deux dans 
la piscine, mettant ainsi la vie du vrai garçon en danger. 

Le film rencontre le roman de Collodi lorsque, dans un 
geste vengeur, Martin demande à Monica de leur en faire la 
lecture. L’effet sur David est cependant inattendu. Dans son 
esprit, l’idée que s’il était réel, sa maman l’aimerait vraiment 
devient l’impulsion pour tout le reste de ses aventures. Sa 
présence au sein de la famille étant supposée dangereuse (s’il 
avait été créé pour aimer, il saurait aussi haïr), Henry décide que 
le mecha doit partir et Monica se soumet sans toutefois être 
totalement d’accord. Quand elle l’abandonne dans les bois, un 
endroit curieux appartenant à Cybertronics (tandis que le lieu de 
travail d’Henry Swinton dans Supertoys Last All Summer Long 
s’appelle Synthank), David lui déclare son amour, demande si 
c’est un jeu et s’attend à ce que sa mère revienne le chercher. 
Lorsque Monica nie, en lui offrant de l’argent et en lui conseillant 
« Reste à l’écart des autres, seuls les mechas sont sécurisants », 
« Je suis désolée de ne pas t’avoir parlé du monde », les mots de 
David sont touchants : « Si Pinocchio est devenu un vrai garçon, 
je peux devenir un vrai garçon... Puis-je rentrer à la maison si je 
deviens un vrai garçon ? » (min. 50).  

Pendant les deux autres tiers du film, David doit affronter 
le monde avec Teddy à ses côtés, tel Pinocchio avec son ABC. Le 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
240 

 

cours des événements est différent dans Supertoys when Winter 
Comes (2001b). Son propre enfant étant mort, vivant en 
compagnie de David avec son Teddy et de Jules, un mecha-
serviteur d’apparence vieillie, insatisfaite de son « fils » qui ne 
peut pas grandir et qui répète sans cesse les mêmes jeux, regarde 
sans cesse les mêmes histoires, aussi bien que de l’absence quasi 
permanente de son mari, Monica devient alcoolique. La 
destruction de Jules, tombé dans les escaliers, la tête 
complètement écrasée, éveille son chagrin. Dans une tentative de 
la réconforter, David lui dit : « Ce n’est pas grave, maman... Ce 
n’est qu’un androïde... Tu pourras bientôt nous en acheter un 
autre, maman ». « Et toi, tu te prends pour qui ! Tu n’es qu’un 
androïde, toi aussi. » vient la réponse. Une vérité que David est 
incapable d’affronter. Dans sa chambre, il ouvre le ventre de 
Teddy « [...] en examinant le mécanisme complexe de son 
intérieur » et découvre qu’il n’était qu’une machine. Il agit alors 
au hasard, frappant par accident « le centre de contrôle de la 
maison en l’arrachant du mur ». Tout est détruit, Monica meurt. 
Penché sur son corps sans vie, David dit : « Je suis humain, 
maman. Je t’aime et je me sens triste comme les vraies personnes, 
alors je dois être humain... N’est-ce pas ? » (Aldiss, 2001b)6. 

Revenons au David de l’A.I. Pendant qu’il avance avec 
Teddy dans les bois, le film passe à une autre scène, celle où 
Gigolo Joe, l’androïde amant mecha fait son travail : « Une fois 
que vous avez eu un robot amoureux, vous ne voudrez plus 
jamais d’homme réel » dit-il à Patricia effrayée. Le spectateur 
sourira sûrement en voyant Joe tourner sa tête vers la droite pour 
laisser jouer de la musique, modifier son regard dans la paume de 
sa main gauche, puis trouver les mots appropriés pour chaque 
femme à qui ses services sont offerts. Client bien connu de 
certains hôtels, « Hé Joe, que sais-tu ?» est accusé d’avoir tué une 
femme qu’il fréquentait plus souvent et qui a en fait été tuée par 

 
6 « It doesn’t matter, Mummy… He’s only an android… You can soon buy us 
another, Mummy”. “And what do you think you are! You’re only an android 
yourself. » ; Teddy’s « tummy […] investigating the complex mechanism of its 
interior » ; striking by accident « the house’s control centre wrenching it from 
the wall ». David says : « I am human Mummy. I love you and I feel sad just like 
real people, so I must be human… Mustn’t I? » (nous traduisons). 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
241 

 

son mari jaloux. Dans sa tentative de s’échapper, Gigolo Joe se 
précipite hors de l’immeuble et coupe sa plaque 
d’immatriculation pour éviter d’être repéré par la police, puis 
arrive dans les mêmes bois et rencontre David. 

La scène dans laquelle, de nuit, les robots à forme 
humaine presque démantelés se rassemblent sur le tas de 
mécanismes mis au rebut, cherchant un bras ou une mâchoire 
qui rentrerait dans leurs parties manquantes, fait allusion à la 
ville des Jetables de Supertoys in Other Seasons, un endroit où le 
David d’Aldiss se retrouve après son accident mortel : avec 
« d’anciens modèles d’automates, de robots, d’androïdes et 
d’autres machines qui avaient cessé d’être utiles à l’humanité 
active » (Aldiss, 2001c)7. Dans le film, la phrase « Lune à la 
hausse » représente un grand danger (min. 62-70). Cette lune n’est 
rien d’autre qu’une sorte de ballon volant à partir duquel les 
humains vérifient la consistance de la « faune ». Une fois détectés 
comme « froids », les robots effrayés sont hantés par d’autres 
machines fonctionnelles et d’apparence effrayante. Une mecha 
nounou, avec « des bonnes références », protège David et lui 
chante une berceuse en français (« Do, do, l’enfant do/ L’enfant 
dormira bien vite/ Une chanson douce/ que me chantait 
maman »). David lui-même est capturé, jeté dans une cage et 
conduit à la « Foire de la chair – Célébration de la vie », une sorte 
de cirque (évoquant dans une certaine mesure le passage de 
Pinocchio du Pays des Jouets au cirque, transformé en âne) où le 
plaisir des êtres humains est d’assister joyeusement à leur 
destruction cruelle et inventive. La peur d’être dépassés en nombre 
par les machines est grande, l’éternel spectacle du panem et 
circenses dans un autre espace-temps est facilement observable. 
Les mechas ne plaident pas pour leur vie, tout comme dans les 
arènes romaines, ils meurent avec dignité, notamment parce qu’ils 
sont censés être impassibles, privés d’émotions. 

Alors que David et Joe s’apprêtent à être aspergés d’acide, 
notre héros crie, exprimant sa peur, comme un vrai garçon. La 
scène dégénère : les deux sont libérés et repartent pour rejoindre 

 
7 « old models of automatics, robots, androids and other machines that had 
ceased to be useful to busy mankind » (nous traduisons). 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
242 

 

les mêmes bois. Joe, le Gigolo, entraîne alors son ami dans un 
voyage « vers la lune », jusqu’à Rouge City (« Tous les chemins 
mènent à Rouge »), une Mecque du divertissement pour adultes 
rivalisant avec Las Vegas et Disneyland. Une représentation 
informatique d’Einstein, appelée Dr Know, répondant en 4D, 
dans une atmosphère enfantine, rappelant une petite salle de 
cinéma, accepte de donner sept réponses, en fonction de l’argent 
que David insère (« Rien ne coûte plus cher que l’information », 
remarquera Joe). Tel un personnage de conte de fées, peut-être à 
l’image du cricket ou d’autres éléments naturels des aventures de 
Pinocchio, Dr Know leur apprend que la Fée Bleue se trouve « au 
bout du monde, là où les lions pleurent ». Joe explique qu’il doit 
s’agir d’un endroit appelé Man-hattan, car de nombreux mechas 
y sont allés et n’en sont jamais revenus.  

Le désir de David est si fort que, lorsque la police tente 
d’attraper Joe, il prend les commandes d’un amphibicoptère, 
parvient à libérer son ami des griffes de l’officier et ils arrivent 
tous deux à Man-hattan, à travers la ville inondée de New York 
où ils trouvent le bâtiment de Cybertronics devant lequel des 
statues de lions assis pleurent de l’eau de leurs yeux. 

David sent que son vœu va se réaliser, mais la première « 
personne » qu’il rencontre lorsque les portes s’ouvrent est un 
autre David : « Je suis David. » / « Tu ne l’es pas. » / « Oui, je suis 
David. » La colère l’emporte et le second David est détruit par le 
premier, malgré son comportement amical. Nous arrivons ainsi à 
la fin du deuxième tiers du film. Tout est dirigé intelligemment et 
mécaniquement, les réponses du Dr Know étant en réalité celles 
du professeur Hobby (« Je suis la Fée Bleue »), qui s’apprête à 
offrir des explications scientifiques du point de vue d’un 
scientifique dont la satisfaction intellectuelle, mais aussi 
émotionnelle, a atteint son paroxysme. David a l’aspect physique 
du fils du professeur Hobby. Des photos représentant 
principalement le père et le fils sont sur son bureau. Cet aspect 
du film nous oriente vers une autre réussite cinématographique 
qui doit beaucoup au roman de Collodi : Astroboy, une série 
manga japonaise (1952-1968), adaptée plus tard en série animée 
(1980) et même en film (2003). Dans la série animée (1980), qui se 
déroule à Tokyo en 2030, le Dr Tenma, scientifique appliqué très 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
243 

 

pragmatique et ministre des Sciences, souhaite désespérément 
construire un androïde spécial. Il néglige Tobio, son propre fils, 
qui meurt accidentellement, pas avant de demander à son père 
de donner au futur androïde son aspect physique. Astro Boy est 
très intelligent et puissant, mais aussi maladroit qu’un enfant.  

Dans A.I., David semble être la copie du fils du professeur 
Hobby. Le scientifique semble vraiment touché et impliqué 
émotionnellement dans son expérience. Il explique à David que 
ses parents sont impatients de lui parler, de l’écouter et de lui 
dire ce qui l’attend ensuite. En attendant, le garçon mecha entre 
dans un laboratoire où d’innombrables David sont suspendus. 

D’innombrables David sont suspendus dans les 
laboratoires Synthank, où, après avoir perdu son emploi, Henry 
conduit son fils dans la dernière nouvelle de Brian Aldiss, après 
avoir perdu son emploi :  

 
He confronted a thousand Davids. All looking alike. All 
dressed alike. All standing alert and alike. All silent, 
staring ahead. A thousand replicas of himself. Unliving.  
For the first time David really understood. 
This was what he was. A product. Only a product. His 
mouth fell open. He froze. He could not move. The 
gyroscope ceased within him. He fell backwards to the 
floor. (Aldiss, 2001c)8 

 
Le David, de A.I., veut mourir, lui aussi. Il se jette à l’eau, 

mais Joe le repêche. Puis, il s’immerge à nouveau avec Teddy 
dans l’amphibicoptère. Ils pilotent le véhicule et se retrouvent 
dans les vestiges du parc d’attractions de Coney Island, jusqu’au 
Pays des Contes de Fées, dans une zone à thème Pinocchio. Ici, 
parmi différents objets rappelant le célèbre livre de Collodi, se 
dresse la statue en plâtre de la Fée Bleue. Une grande roue 

 
8 « Il se retrouva face à mille David. Tous semblables. Tous habillés de la même 
façon. Tous debout, alertes et pareils. Tous silencieux, le regard fixé devant eux. 
Mille répliques de lui-même. Inanimés.  
Pour la première fois, David comprit vraiment.  
C’était ce qu’il était. Un produit. Rien qu’un produit. Il resta bouche bée. Il se 
figea. Il ne pouvait plus bouger. Le gyroscope s’arrêta en lui. Il tomba à la 
renverse sur le sol. » (nous traduisons) 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
244 

 

voisine s’effondre et l’amphibicoptère se retrouve coincé juste 
devant la statue. Cette cage pourrait faire référence au ventre de 
la baleine où Pinocchio se rend à la recherche de son père. David 
se met à prier : « Fée Bleue, s’il te plaît, fais de moi un vrai garçon 
! S’il te plaît, fais de moi un vrai garçon ! »  

La voix du conteur se fait à nouveau entendre. L’océan a 
gelé, deux mille ans se sont écoulés. L’humanité a disparu. Un 
nouveau type de robots l’a remplacée. Leur passion pour l’étude 
du passé rend finalement l’unicité à David : il est l’un des 
premiers robots à connaître les êtres vivants. En lisant dans ses 
pensées, les nouveaux habitants de la Terre découvrent des 
détails inattendus. Car ils sont à la recherche du sens de 
l’existence et des êtres humains à travers leur spiritualité, leur art, 
leur poésie, et les formules mathématiques doivent en être la clé. 
L’un de ces robots spéciaux révèle à David que la structure même 
de l’espace-temps semble stocker la mémoire de chaque 
événement passé. Une existence humaine passée dans l’espace-
temps peut être utilisée, mais jamais réutilisée. Ce sont des 
choses trop complexes pour l’esprit d’un enfant robot (« Tu as été 
créé pour être si jeune ») dont le seul désir est de devenir réel et 
d’avoir sa maman près de lui, ne serait-ce qu’une seule journée. 
Le premier souhait ne peut pas être accompli, le second, au 
contraire, matérialisé grâce à Teddy qui avait gardé des mèches 
de cheveux de Monica, rend David vraiment heureux. Comme 
dans un rêve, Monica lui dit : « Je t’aime, David. Je t’aimerai 
toujours » puis s’endort pour toujours. 

La dernière voix à se faire entendre est celle du conteur : 
« …pour la première fois de sa vie, il [David] se rendit à cet 
endroit où naissent les rêves ». Cette étape rappelle également la 
troisième nouvelle d’Aldiss, Super Toys in Other Seasons (2001c). 
Si ce David-là gela, au sens où il resta inerte face à la découverte 
de sa non-unicité, il gèle véritablement dans le film. Ce David-là 
est sauvé par son père avec l’aide de son ami Ivan Shiggle, chef de 
Synthank :  
 

David lay on the bench between them still connected by 
cable, awaiting rebirth. His clothes had been renewed 
from stock, his face had been properly remolded. And the 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
245 

 

later type of brain had been inserted, infused with the 
earlier memories. […] He opened his eyes. He sat up. His 
hands went up to his head. His expression was one of 
amazement. “Daddy! What a strange dream I had. I never 
had a dream before…” […] Embracing the child, he 
(Henry) lifted David off the bench. David and Teddy 
stared at each other in wonder. Then they fell into each 
other’s arms. 

It was almost human. (Aldiss, 2001c)9  
 

Du point de vue du récit cinématographique, que l’on 
pourrait qualifier de texte littéraire, Ian Watson crée, avec l’A.I., 
une métafiction10. Il s’agit donc d’un pastiche de la série de trois 
nouvelles d’Aldiss. Concernant les aventures de Pinocchio, selon 
Stanley Kubrick, le film devait être une version robotisée et 
picaresque de Pinocchio. Nous pencherions cependant plutôt 
pour le pastiche que pour la parodie. Un troisième élément 
propre à l’intertextualité s’ajoute : l’allusion. Dans notre cas, 
l’allusion ne renvoie pas seulement à un texte littéraire, mais 
aussi à un texte scientifique. Le premier texte est le poème de 

 
9 « David gisait sur le banc entre eux, toujours connecté par un câble, attendant 
sa renaissance. Ses vêtements avaient été renouvelés à partir du stock, son 
visage avait été correctement remodelé. Et le cerveau de type plus récent avait 
été implanté, imprégné des souvenirs antérieurs. […] Il ouvrit les yeux. Il se 
redressa. Ses mains se portèrent à sa tête. Son expression exprimait 
l’étonnement. « Papa ! Quel rêve étrange j’ai fait. Je n’avais jamais rêvé 
auparavant… » […] Serrant l’enfant dans ses bras, il (Henry) souleva David du 
banc. David et Teddy se regardèrent avec émerveillement. Puis ils tombèrent 
dans les bras l’un de l’autre. C’était presque humain. » (nous traduisons) 
10 « Metafiction is a term given to fictional writing which self-consciously and 
systematically draws attention to its status as an artifact in order to pose 
questions about the relationship between fiction and reality. In providing 
critique of their own methods of construction, such writings not only examine 
the fundamental structures of narrative fiction, they also explore the possible 
fictionality of the world outside the literary fictional text. » (Waugh, 1984).  
« La métafiction est un terme donné à l’écriture fictionnelle qui, consciemment 
et systématiquement, met en lumière son statut d’artefact afin de questionner la 
relation entre fiction et réalité. En proposant une critique de leurs propres 
méthodes de construction, ces écrits examinent non seulement les structures 
fondamentales de la fiction narrative, mais explorent également la fictionnalité 
possible du monde extérieur au texte littéraire. » (nous traduisons) 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
246 

 

William Butler Yeats, « The Stolen Child » [L’Enfant volé]11, dont 
seul le refrain est pris. Le second est Les Enfants de l’esprit de 
Hans Moravec, la fin du récit cinématographique créant l’image 
d’un monde entièrement dominé par des androïdes aux formes 
étranges. On y trouve également des allusions à la Bible, comme 
« Que celui qui est sans péché jette la première pierre », invoquée 
par Johnson, chef des cérémonies de « démolition de 
l’artificialité » à la Foire de la Chair, lorsqu’il offrit David et 
Gigolo Joe comme les prochains dans la file à être détruits. Ou 
encore la remarque du professeur Hobby sur la création d’Adam 
par Dieu afin qu’il l’aime. 
 
3 Multidisciplinarité 

 
Comme mentionné précédemment, les deux grands 

domaines qui se rencontrent dans l’A.I. sont la science et la 
fiction. Pour définir son genre cinématographique, il est 
nécessaire d’en définir les thèmes, l’approche narrative et les 
éléments structurels.  

Le thème principal est celui des machines, plus 
précisément des androïdes ; la perspective narrative est celle d’un 
conteur omniscient dont la nature est difficile à cerner compte 
tenu de l’immensité du temps impliqué ; sa structure pourrait 
donc envoyer à une relation entre mythe et conte adaptée aux 
réalités actuelles. On y découvre ainsi des sciences dures et 
molles, aussi bien qu’une touche de fantasy. La hard science et la 
fantasy sont deux sous-genres de la science-fiction. 

À propos de la modernité de hard science, Roger 
Bozzetto cite Wylensbroeck : « When a scientific hypothesis is 
married with philosophical speculation a unique and meaningful 
literary genre is born » (Wylenbroek, 1982, p. 326 ; cité par 

 
11 Publié en 1889, dans le volume The Wandering of Oisin and Other Poems, « 
The Stolen Child », « L’enfant volé », écrit en 1886 est considéré comme un des 
poèmes les plus notables de Yeats. Il est fondé sur une légende irlandaise et 
parle de fées qui invitent un enfant à les suivre. L’intérêt de Yeats pour la 
mythologie des fées a eu comme résultat les publications Fairy and Folk Tales of 
the Irish Peasantry, en 1888, et Fairy Folk Tales of Ireland, en 1892 (Merriman, 
2006). 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
247 

 

Bozzetto, Hiver 2002/2003, p. 59)12; La hard science-fiction est 
une fiction articulée autour d’un mirage né de l’irruption des 
techniques galiléennes dans l’espace littéraire. Elle transmet un 
type d’émotion spécifique, « le sense of 
wonder », l’émerveillement, suscité non seulement par les 
découvertes scientifiques, mais aussi par l’image de la science 
dans cette société et par la lumière sous laquelle elles 
apparaissent toutes les deux dans les médias de masse ainsi que 
dans la réception des lecteurs potentiels. Un autre impact est 
celui des connexions existant dans la réalité et l’imaginaire entre 
l’image de la science réelle et les fantasmes en général (Bozzetto, 
Hiver 2002/2003, note 14, pp. 59-60). 

Aux débuts de la SF, la hard science, avec les pulps 
américains de 1926, inventa le moyen de voyager hors de l’espace 
afin de coloniser l’univers grâce à sa supériorité technique ; cette 
technique était utilisée comme « adjuvant ». Après 1950, avec 
Hiroshima, une nouvelle approche évoqua la tragédie que 
pouvaient engendrer les machines, et la SF tenta de se détacher, 
d’une certaine manière de la science et de son impact militaro-
industriel en développant le genre appelé fantasy (Bozzetto, 
Hiver 2002/2003, p. 61). 

Les nouveaux textes de hard SF offrent des perspectives 
plus riches, malgré un récit classique ; ils proposent une 
« expérience mentale », anticipant ainsi un futur possible en 
articulant des sciences exactes comme la génétique et 
l’informatique avec des intrigues extrêmement imaginatives. Un 
récit peut ainsi engendrer le clonage et l’informatique dans une 
intrigue prenant en compte ces deux réalités de notre quotidien, 
créant ainsi une double dimension : une dimension imaginaire et 
une dimension inquiétante – une curieuse hybridation entre 
l’univers de la biologie et celui des cybermondes. La copie 
électronique, numérisée, enregistre la mémoire, le contenu 
émotionnel et intellectuel de l’original, tandis que le clonage 
biologique ne recrée pas un adulte, mais un embryon capable de 

 
12 « Lorsqu’une hypothèse scientifique est mariée à une spéculation 
philosophique, un genre littéraire unique et porteur de sens naît. » (nous 
traduisons) 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
248 

 

devenir enfant et adulte, mais contraint de traverser l’expérience 
de l’enfance à l’âge adulte (comme dans le Frankenstein de Mary 
Shelley). La proximité du savoir imaginé avec le savoir réel, loin 
d’être un obstacle, devient un « moyen efficace de ravissement 
fasciné » (Bozzetto, Hiver 2002/2003, pp. 61-62). En même temps, 
cette expérience mentale peut être assimilée à un rituel d’initiation 
par la fiction rapprochant ainsi ce sous-genre de la fantasy. 

La machine et l’intelligence de l’être artificiel constituent 
un thème littéraire de hard SF de la fin du XIXe siècle. La fantasy 
moderne s’est également développée au XIXe siècle, mais à partir 
des contes de fées. Elle connaît aujourd’hui deux formes 
principales de manifestation, la high fantasy et la low fantasy, 
dépendantes du monde dominant : le monde « primaire » (ou 
réel, un monde fictif rationnel et familier) et le monde 
« secondaire » (entièrement fictif mais régi par des règles 
internes, bien que différentes du monde « réel ») (Buss & 
Karnowski, 2001, p. 114 ; cité par Perry, 2003, p. vi). En low 
fantasy, l’accent est moins mis sur les éléments typiques de la 
fantasy, le récit se déroulant dans des environnements réels, dans 
le monde « primaire », avec l’inclusion de quelques éléments 
magiques. Les formes de low fantasy incluent également des 
animaux personnifiés, des jouets personnifiés, des éléments 
surnaturels, des glissements temporels et, bien sûr, des androïdes 
(Saltman, 2004, pp. 190-192). 

Les deux principaux textes littéraires qui ont inspiré A.I. 
datent de deux siècles différents. Les aventures de Pinocchio ne 
peuvent être classées comme roman de science-fiction, mais 
appartiennent incontestablement à la low fantasy. Les nouvelles 
de Brian Aldiss, bien que publiées pour la première fois en 1969, 
entrent dans la nouvelle catégorie de la hard SF. A.I. est un film 
de science-fiction où se rencontrent hard science-fiction et low 
fantasy, dont le thème principal est les androïdes et la relation 
entre humains et non-humains13. 

 
13 Les films récents qui parlent de ces obsessions se revendiquent des automates 
du XIXe siècle (le Frankenstein de Mary Shelley et l’Ève future de Villiers de Lille 
Adam) inspirant d’abord les effets cinématographiques spéciaux de George 
Méliès ; premières tentatives de créer des réalités virtuelles (Wood, 2005, p. 22). 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
249 

 

Si le scénario d’Ian Watson peut être interprété comme 
une métafiction, Steven Spielberg crée un métafilm. Dans l’article 
« Very special effects »/ « Effets très particuliers », Geoffrey 
O’Brien écrit : « A.I. is a meditation on its components; the 
technical means that make possible the mechanical child are as 
one with the means used to make the film…. Now that we have 
the technology what are we going to use it for? »14 Cette question 
a une portée éthique et philosophique, et la position du 
spectateur ne doit pas être confortable. En accompagnant les 
personnages tout au long de leur expérience, ils peuvent en tirer 
une leçon. A.I. est un métafilm par le franchissement simulé de la 
frontière entre l’humain et le non-humain, voire le post-humain, 
grâce aux techniques cinématographiques modernes. Les 
humains jouent le rôle de non-humains, imaginant qu’un jour 
l’inverse pourrait se produire. Si en lisant nous créons nos 
propres images, en regardant le film nous devons faire face à une 
réalité qui « se déroule » sous nos yeux. 

Hard science-fiction et fantasy se manifestent en mots et 
en images lors du simulacre d’oracle : la « réunion 4D » avec Dr 
Know grâce à un ordinateur spécial. Mais la tête de Dr Know – 
une imitation amusante d’Einstein – provient d’un dessin animé, 
tout comme les images animées que David aimerait capturer. La 
combinaison des mots dans la dernière question est également 
suggestive. Un fait évident fait appel à la raison, une fée à 
l’imagination et à la fantaisie. Il n’est pas étonnant que cette 
dernière demande semble perturber totalement le système 
informatique. En combinant Fait évident + Conte de fées, une 
question stimulante est créée : « Comment la Fée Bleue peut-elle 
transformer un robot en un vrai petit garçon ? » La réponse, 
représentée par le refrain du « The Stolen Child » légèrement 
modifié, est une invitation, une incantation, mais aussi une 

 
14: « A.I. est une méditation sur ses composantes ; les moyens techniques qui 
rendent possible l’enfant mécanique ne font qu’un avec les moyens utilisés pour 
réaliser le film… Maintenant que nous disposons de la technologie, à quoi 
allons-nous l’utiliser ? » Geoffrey O’Brien, « Very special effects », in New York 
Review of Books (2002, August 9) cité par Rebecca West in The Persistent 
Puppet: Pinocchio’s Heirs in Contemporary Fiction and Film (2002, Session 9 : 
Futuristic (and Future) Pinnochios). 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
250 

 

énigme rimée dont le sens est douloureusement découvert une 
fois arrivé « au bout du monde où pleurent les lions » :  

 
Come away O human child 
To the waters and the wild 
With a fairy hand in hand 
For the world’s more full of weeping 
Than you can understand.15 

 
4 Art, science and magic: cultural impact 
 

La citation du dialogue de Platon (Les Lois), évoquée par 
Philippe Walter dans sa tentative de lire l’histoire de Pinocchio 
comme « la résurgence d’un mythe de l’homonculus traversant 
Platon ainsi que la tradition hermétique et alchimique » (Walter, 
2010, p. 203), est plus que révélatrice :  

 
« Considérons chacun de nous, êtres animés, comme une 
marionnette fabriquée par les Dieux ; soit que la 
composition ait été pour ceux-ci un objet d’amusement, 
ou qu’ils y aient mis un certain sérieux : car c’est une 
chose en vérité dont nous ne connaissons rien ! Mais ce 
que nous savons fort bien, c’est que les états dont j’ai parlé 
sont en nous comme des cordons ou fils intérieurs qui 
nous tirent. » (Platon, Lois, Livre I, 644d ; cité par Walter, 
2010, p. 212) 

 
La Genèse nous dit que nous sommes faits d’argile sur 

laquelle soufflait un souffle de vie. Dieu relie les êtres humains 
au cosmos par des fils végétaux, des tissus, où se consume le feu 
vital ; selon la doctrine brahmanique, les organes du corps sont 
reliés par les souffles (pranas), équivalents des Vents (mais ces 
respirations sont des souffles de feu ignées) ; l’être humain est 
fait de ce « souffle » qui permet l’articulation, et cette 
articulation coïncide avec un rituel représentant la construction 

 
15 En traduction censée ne rendre que le sens, sans respecter la rime : « Viens, ô 
enfant humain,/ Vers les eaux et la nature sauvage,/ Avec une fée main dans la 
main/ Car le monde est plus rempli de larmes/ Que tu ne peux l’imaginer. » 
(nous traduisons). 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
251 

 

de l’autel du feu. Ce qui signifie que la corde et le fil expliquent 
que tout être existant est, de par sa propre nature, « projeté » 
ou tissé par un principe supérieur, et que toute existence dans 
le temps implique une articulation ou un tissu : « tissu 
cellulaire, conjonctif, osseux, musculaire, nerveux et sanguin », 
l’être humain est « un tissu de souffle igné » (Walter, 2010, p. 
212-213). Pinocchio est donc un personnage fait d’un morceau de 
bois aux significations symboliques qui devient finalement 
humain par « magie ». 

Pinocchio est devenu un archétype contemporain (West, 
2002, Session 1 : The Value of Pinocchio). Dans une société 
patriarcale comme la nôtre, et elle l’est toujours, cette création 
enfantine, marionnette ou robot, appartient à des « pères divins 
». Ils l’ont créée comme une figure enfantine, un garçon, et non 
une fille, pour répondre à leurs besoins. Geppetto est un artisan « 
attaché à la tradition de la poiesis ou créativité à laquelle 
appartiennent les artistes », tandis que les créateurs des mechas, 
le Dr Tenma et le professeur Hobby, sont des scientifiques, 
quoique « poétiques », qui souhaitent créer des robots pour « 
poursuivre leurs rêves ». Artistes ou scientifiques, ils sont tous « 
des figures du créateur masculin qui s’approprie la procréativité 
du royaume maternel en « donnant naissance » à leurs « fils » 
seuls, excluant de fait les femmes de leur monde, sauf dans des 
rôles hautement idéalisés et symboliques, plutôt qu’actifs » West, 
2002, Session 9 : Futuristic (and Future) Pinocchios). À la fin de 
la « séance de divination » du Dr Know, le professeur Hobby 
apparaît comme l’auteur du livre How Can a Robot Become 
Human / Comment un robot peut-il devenir humain ? 

Geppetto crée Pinochio pour gagner sa vie, le Gepetto 
de Disney a besoin de compagnie et d’amour, le David d’Aldiss 
est également là pour aimer ses parents humains 
inconditionnellement, Astro Boy est créé pour remplacer le fils 
disparu du Dr Tenma, mais aussi pour atteindre un objectif 
scientifique, le David du Dr Hobby est programmé pour aimer sa 
mère inconditionnellement. Mais qu’entend-on par amour ? 
Sheila, la femme-mécha, le définit ainsi : « L’amour, c’est ouvrir 
un peu les yeux, accélérer un peu ma respiration, réchauffer ma 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
252 

 

peau et toucher… » Gigolo Joe donnerait une réponse similaire. 
C’est une définition mécanique, s’adressant aux sens. 

Au tout début du film, lorsque l’idée de créer un enfant 
mecha capable d’aimer est présentée, une femme, participant à la 
réunion, pose « la plus vieille question de toutes » : « Les 
humains pourraient-ils l’aimer en retour ? » Le désir égoïste du 
scientifique transparaît dans la réponse : « Au commencement, 
Dieu n’a-t-il pas créé Adam pour l’aimer ? » Le film tourne 
pratiquement autour de cette question, adaptée bien sûr à notre 
époque, en essayant de suggérer des réponses possibles : que se 
passe-t-il si l’enfant mecha ne vieillit pas alors que ses « parents » 
vieillissent ? Que se passe-t-il si les parents s’attachent vraiment à 
l’enfant ? Que signifie l’amour pour les mechas ? Que signifie 
l’amour pour les êtres humains ? Peut-il impliquer la haine ? 

Pour David, l’amour devient la raison même de son 
existence. Lorsque, après avoir consulté le Dr Know, David prend 
le risque d’aller à Man-hattan, sa décision est motivée par 
l’amour de sa mère pour lui. Gigolo Joe tente de l’en dissuader : 
« Elle aime ce que tu fais pour elle […], elle ne t’aime pas. Elle ne 
peut pas t’aimer. […] Tu es seul maintenant uniquement parce 
qu’ils se sont lassés de toi. » Man-hattan représente la fin du 
monde pour les mechas et la volonté de David est définie comme 
un sacrifice. Si Pinocchio apprend ce que signifie l’amour à 
travers des leçons morales, à travers des expériences négatives, 
David aime dès le début, il est programmé. Très jeune, Pinocchio 
ne fait pas la différence entre le bien et le mal, la souffrance 
« physique » le lui fait reconnaître. Le David d’Aldiss est trop 
petit pour comprendre la mort. Le « bien » et le « mal » pour lui 
et pour le David de Spielberg ne sont liés qu’à leur but. Même 
pour cet enfant mecha, l’amour est perçu comme incluant non 
seulement le courage et la souffrance, mais aussi la haine. 

Le film offre une perception différente de l’impact de la 
société consumériste sur nos comportements. Notre besoin 
d’amour n’est pas doublement dirigé, c’est un besoin égoïste. 
Malheureusement, Gigolo Joe pourrait avoir raison : « Ils nous 
ont créés trop intelligents, trop rapides et trop nombreux. Nous 
souffrons de leurs erreurs, car à la fin, il ne restera que nous » 
(min. 100) et ils ont peur. Ce que nous appelons amour n’est rien 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
253 

 

d’autre que du plaisir ou de l’attachement, simplement lié à une 
société patriarcale. Le véritable amour est quelque chose que l’on 
partage, il ne peut jamais être associé à la peur ou à la haine, 
même si nos désirs ne sont pas exaucés. 

L’opposition homme/femme/créateur reste donc le 
problème humain éternellement non résolu. Quant à Pinocchio, 
la naissance de David n’entraîne pas une implication maternelle, 
c’est une sorte de « renaissance » qui s’opère pour tous les deux 
sous le signe d’une mère. La présence féminine est rare ; dans Les 
Aventures de Pinocchio, seule la Fée Bleue est présente, passant 
d’une petite fille moribonde à une fée, puis à une mère. Comme 
Rebecca West le souligne, dans le livre de Collodi, la Fée Bleue 
est souvent « d’un cœur assez dur et ne manifeste souvent pas 
beaucoup d’affection pour la marionnette » (West, 2002, Session 
4 : Pinocchio and ʽSeriousʼ Fiction)16. C’est une « figure ambiguë, 
notamment par ses cheveux bleus, sa capacité à se métamorphoser 
et ses associations avec la mort » (West, 2002, Session 5 : The Blue 
Fairy and the Fantastic)17. Cependant, de manière amusante, 
lorsqu’il entend parler de la Fée Bleue pour la première fois, Gigolo 
Joe souligne que, pour les humains, le bleu est la couleur de la 
mélancolie et qu’il pourrait bien sûr l’aider à s’en libérer. Cette 
couleur a même amené l’idée d’assimiler la Fée Bleue à la Vierge, 
traditionnellement représentée avec un manteau bleu. Le film de 
Spielberg introduit également, pendant quelques secondes, une 
sorte de buste de la Vierge ; bien que non vêtue de bleu, elle 
apparaît dans une lumière bleue et sous la petite croix on peut 
lire « Notre-Dame du cœur immaculé » ; et elle est placée à 
Rouge city, près de la salle divinatoire du Dr Know. 

Pour David, la maison familiale des Swinton est l’Éden, 
car sa mère y vit. Une fois expulsé de son Éden, il cherche en vain 
le personnage fictif de la Fée Bleue pour faire de lui un vrai 
garçon afin que sa mère veuille qu’il revienne. Qui est la Fée 
Bleue dans A.I. ? Un dessin animé dans la chambre du Dr Know, 

 
16 « […] quite hard-hearted and often does not display much affection for the 
puppet » (nous traduisons). 
17 « […] ambiguous figure, including her blue hair, her ability to metamorphose 
and her associations with death » (nous traduisons). 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
254 

 

une statue en plâtre au fond de l’océan qui, au toucher, se 
désagrège, une « apparition » dans le mirage de l’Éden 
reconstitué par la dernière génération d’androïdes. « Et si la Fée 
Bleue était un parasite qui contrôle l’esprit de notre intelligence 
artificielle ? » demande Gigolo Joe après sa rencontre avec le Dr 
Know. « Je suis la Fée Bleue », répond le professeur Hobby quand 
David arrive à Man-hattan. L’image féminine reste plutôt une 
illusion, David ne devient pas humain, l’Éden est irrécupérable, 
ni sa mère ni lui ne sont réels et la parfaite journée mère-fils est 
« étrangement creuse ». L’humanité devrait-elle se rappeler que 
l’amour est un don et non une possession ? 

Confronté au désir de David de devenir humain même 
après la mort de sa mère (dans Supertoys in Other Seasons), 
Henry affirme que « son obsession d’être humain serait 
considérée comme une névrose s’il était un homme. Il y avait des 
humains qui souffraient de maladies où ils imaginaient être des 
machines ». Selon les prévisions de Hans Moravec, d’ici 2050, la 
société pourrait fonctionner de mieux en mieux de manière 
indépendante. Si nous parvenons à fournir des informations 
scientifiques sur notre développement physique, la douceur est la 
seule caractéristique attribuée aux humains. Cela signifierait-il 
enfin le triomphe de l’amour ? La perte d’intérêt pour le 
patrimoine biologique orienterait-elle l’humanité vers une autre 
direction, celle où elle renoncerait à incarner l’invisible ? 
 

Meek humans would inherit the earth, but rapidly 
evolving machines would expand into the rest of the 
universe. This development can be viewed as a very 
natural one. Human beings have two forms of heredity, 
one the traditional biological kind, passed on strands of 
DNA, the other cultural, passed from mind to mind by 
example, language, books and recently machines. At 
present the two are inextricably linked, but the cultural 
part is evolving very rapidly, and gradually assuming 
functions once the province of our biology. In terms of 
information content, our cultural side is already by far the 
larger part of us. The fully intelligent robot marks the 
point where our cultural side can exist on its own, free of 
biological limits. Intelligent machines, which are evolving 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
255 

 

among us, learning our skills, sharing our goals, and being 
shaped by our values, can be viewed as our children, the 
children of our minds. With them our biological heritage 
is not lost. It will be safely stored in libraries at least; 
however its importance will be greatly diminished. 
(Moravec, 1991, p. 4)18 

 
Références: 
 
Aldiss, W. B. (2001a). Super-Toys Last All Summer Long. Transcribed 

from Super-Toys Last All Summer Long and Other Tales of Future 
Time in The « A.I.: Artificial Intelligence » Fanfiction Online 
Anthology. Retrieved 23 August, 2013, from  
http://mechahuggermr.tripod.com/id28.html. 

 
Aldiss, W. B. (2001b). Super-Toys when Winter Comes. Transcribed from 

Super-Toys Last All Summer Long and Other Tales of Future Time 
in The « A.I.: Artificial Intelligence » Fanfiction Online Anthology. 
Retrieved 23 August, 2013, from 
http://mechahuggermr.tripod.com/id29.html. 

 

 
18 « Les humains doux hériteraient de la Terre, mais des machines en rapide 
évolution se répandraient dans le reste de l’univers. Cette évolution peut être 
considérée comme tout à fait naturelle. Les êtres humains possèdent deux 
formes d’hérédité : l’une biologique traditionnelle, transmise par des brins 
d’ADN, l’autre culturelle, transmise d’esprit à esprit par l’exemple, le langage, les 
livres et, plus récemment, les machines. Actuellement, les deux sont 
inextricablement liées, mais la dimension culturelle évolue très rapidement et 
assume progressivement des fonctions autrefois réservées à notre biologie. En 
termes de contenu informationnel, notre dimension culturelle représente déjà, 
et de loin, la part la plus importante de nous-mêmes. Le robot pleinement 
intelligent marque le point où notre dimension culturelle peut exister par elle-
même, libérée des limites biologiques. Les machines intelligentes, qui évoluent 
parmi nous, acquièrent nos compétences, partagent nos objectifs et sont 
façonnées par nos valeurs, peuvent être considérées comme nos enfants, les 
enfants de notre esprit. Avec elles, notre patrimoine biologique ne se perd pas. Il 
sera au moins conservé en sécurité dans des bibliothèques ; son importance sera 
toutefois grandement diminuée. » (nous traduisons) 
 
 
 
 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
256 

 

Aldiss, W. B. (2001c). Super-Toys in Other Seasons. Transcribed from 
Super-Toys Last All Summer Long and Other Tales of Future Time 
in The « A.I.: Artificial Intelligence » Fanfiction Online Anthology. 
Retrieved 23 August, 2013, from 
http://mechahuggermr.tripod.com/id30.html. 

 
Bozzetto, R. (Hiver 2002/2003). Modernité de la hard science-fiction 

[]Modernity of hard science-fiction. In IRIS. Le Fantastique 
contemporain, no 24, pp. 59-65. Les Cahiers du Gerf, Centre de 
Recherche de l’Imaginaire, Université de Grenoble. 

  
Buss, K. & Karnowski, L. (2000). Reading and Writing Literary Genres. 

International Reading Association.  
 
Collodi, C. (1904). Pinocchio: The Adventures of a Marionette. (W. S. 

Cramp, Trans.). Boston: Ginn. Retrieved 24 August, 2013, from 
http://www.questia.com/library/2722131/pinocchio-the-
adventures-of-a-marionette;  
http://fathom.lib.uchicago.edu/2/72810000/72810000_pinocchio.pdf. 

 
Ishiguro, N. (Director). (1980 - 1981). Astro Boy. [Tetsuwan Atomu]. A TV 

series of 52 color episodes 51 for the English versions. First episode, 
retrieved August 25, 2013, from 
https://www.youtube.com/watch?v=Z0OHFTjRK_Q. 

 
Mecha. The Urban Dictionary. Retrieved 22 September, 2013, from 

http://www.urbandictionary.com/define.php?term=mecha.  
 
Merriman, C.D. (2006). William Butler Yeats. The Literature Network 

Biography. Jalic Inc. Copyright Jalic Inc. Retrieved 2 September, 
2019, from http://www.online-literature.com/yeats/; 
http://www.online-literature.com/yeats/816/. 

 
Moravec, H. (July 1991). The Universal Robot. Robotics Institute, Carnegie 

Mellon University. Retrieved 14 September, 2013, from 
http://90.146.8.18/en/archiv_files/19911/E1991_013.pdf. 

 
Perry, Ph. J. (2003). Teaching Fantasy Novels. Librairies Unlimited.  
 
Saltman, J. (2004). The Ordinary and the fabulous. Canadian Fantasy 

Literature for Children. Leroux, J-Fr. & La Bossière, C. R. (Eds), 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
257 

 

Worlds of Wonder. Readings in Canadian Science Fiction and 
Fantasy Literature. University of Ottawa Press, pp. 189-200. 

 
Spielberg, S. (Director). (2001). A.I. Artificial Intelligence (Movie). 

Retrieved 24 July 2012, from http://yify.tv/artificial-intelligence/. 
 
Walter, Ph. (2010). Pinocchio, l’âme de feu et la marionnette de Platon 

[Pinocchio, the soul of fire and Plato’s marionette]. Adam, V. & 
Caiozzo, A. (éds), La fabrique du corps humain : la machine modèle 
du vivant. Grenoble : Publication de la MSH-ALPES, pp. 203-215.  

 
Watson, I. (August 1999). My Adventures with Stanley Kubrick by Ian 

Watson. Playboy Magazine, vol. 46/8. Retrieved 12 January, 2013, 
from 
http://www.frc.ri.cmu.edu/~hpm/project.archive/clippings.and.no
tes/9908.Ian.Watson.Kubrick.html. 

 
Waugh, P. (1984). Metafiction: The Theory and Practice of Self-Conscious 

Fiction. New York : Routledge. Retrieved 10 March, 2013, from 
http://www.eng.fju.edu.tw/Literary_Criticism/postmodernism/me
tafiction.htm. 

 
West, R. (2002). The Persistent Puppet: Pinocchio’s Heirs in 

Contemporary Fiction and Film. The University of Chicago 
Library, Digital Collections. Retrieved 12 March, 2013, from 
http://fathom.lib.uchicago.edu/2/72810000/. 

 
Wood, G. (2005). Le rêve de l’homme-machine. De l’automate à l’androïde. 

[Edisons’ Eve]. (S. Marty, Trans.). Coll. Passions complices. Paris : 
Éditions Autrement. (L’oeuvre originale publiée en 2002 à New 
York par Alfred A Knopf.)  

 
 
 



 

 
 

 
 
 



 

 
 

 
 
 
 
 

Literatura 
dinspre și înspre alte arte 

 



 

 
 

  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
261 

 

 
LA FUGUE ROMANESQUE : UNE EXPÉRIENCE 

TRANSMÉDIALE1 
 

THE NOVELISTIC FUGUE: A TRANSMEDIAL 
EXPERIENCE 

 
 

Alina BAKO 
Université « Lucian Blaga » de Sibiu, Romania 

Lucian Blaga University of Sibiu, Romania 
 

Email: alina.bako@ulbsibiu.ro 
 
 
 

Abstract 
 

Transmediality refers to a concept’s transformation across different 
media while retaining a recognizable core. In Dumitru Tsepeneag’s Vain 
Art of the Fugue (originally published as Arpièges, Paris, Flammarion, 
1973), this is exemplified through a wordplay between “arpeges” 
(arpeggios) and “pièges” (traps), structuring the novel around the 
musical concept of the fugue. The fugue, a polyphonic musical genre, 
shapes Tsepeneag’s narrative through a rigorous, contrapuntal 
framework, redefining its musical origins within a literary context. 
Similarly, in The Bulgarian Truck, Tsepeneag employs transmediality by 
transitioning from real to virtual realms, using counterpoint to 
interweave fragmented memories and vivid imagery. These images 
often evoke violent realities and obsessions tied to a fugitive escaping 
Communist oppression. This transmedial approach creates a dynamic 

 
1 Article History: Received: 12.08.2025. Revised: 23.08.2025. Accepted: 23.08.2025. 
Published: 15.11.2025. Distributed under the terms and conditions of the Creative 
Commons Attribution License CC BY-NC 4.0. Citation: BAKO, A. (2025). LA 
FUGUE ROMANESQUE : UNE EXPÉRIENCE TRANSMÉDIALE. Incursiuni în 
imaginar 16. IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR/ 
L’IMAGINAIRE ET LES ADAPTATIONS DU TEXTE LITTÉRAIRE/ / LITERARY 
ADAPTATIONS AND THE IMAGINARY. Vol. 16. Nr. 1. 261-286. 
https://doi.org/10.29302/InImag.2025.16.11. No funding was received either for 
the research presented in the article or for the creation of the article. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
262 

 

interplay, where music and cinema converge to explore themes of 
resistance, identity, and existential reflection, challenging conventional 
narrative structures and enriching literary expression through 
multifaceted artistic integration. 

Tsepeneag’s narratives exhibit “narrative schizophrenia,” where 
multiple characters experience the same events from diverse 
perspectives, guided by the fugue’s intricate structure. This creates a 
dual analytical framework: one explores captivity within cyclical time 
and confined space, reflecting themes of lost freedom and 
predetermined destinies; The other examines auto-theory, where 
narrative perception shifts through episodic, fragmented storytelling, 
fostering self-reflexivity and interpretive multiplicity. This redefines the 
literary process through transmedial interplay with music and cinema, 
creating a dynamic narrative that challenges traditional forms and 
enriches meaning through cross-artistic dialogues and innovative 
structural integration. 

Through these works, Tsepeneag harnesses the fugue’s musical 
principles to craft a transmedial narrative that engages with Romania’s 
socio-political context. From a transmedial perspective, literature 
emerges as a space of transfer and reconstruction across domains such 
as music and cinema, redefining itself through an interrogation of its 
own creative process. In the novel Vain Art of the Fugue, Dumitru 
Tsepeneag adopts the structure of a musical fugue, integrating musical 
and narratological principles. In The Bulgarian Truck, logic gives way to 
an intertextual dialogue with Marguerite Duras’s film Le Camion, where 
music and cinema become central narrative pillars. Associated with the 
Oniric group, Tsepeneag, alongside Leonid Dimov, proposed escapism 
through dreams as an act of resistance against politically imposed 
socialist realism. The intersection of music and literature finds 
precedents, such as in André Gide’s The Pastoral Symphony, where a 
blind character associates sounds with colors, inspired by Beethoven’s 
Sixth Symphony. Gide’s novel was adapted into a film in 1946 by Jean 
Delannoy. Through these works, transmediality highlights how 
literature absorbs and transforms elements from other arts, constituting 
a form of subversion through the novel. 

From a transmedial perspective, literature serves as a space 
where multiple artistic domains, such as music and cinema, converge 
and are reconstructed, prompting literature to reflect on its own 
creative process. While one might initially analyze the analogy with 
musical structures as intra-compositional intermediality with implicit 
formal imitation, Tsepeneag’s novels reveal a deeper metareferential 
process leading to transmediality. Transmediality in literature can be 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
263 

 

defined as the interplay of three or more instrumentalized fields, where 
their characteristics are transferred to literature, structuring it and 
encouraging self-interrogation about its creation. 

 
Keywords: fugue; character; novel; transmediality; contrapuntal 
narration. 

 
Résumé 

 
La transmédialité désigne la transformation d’un concept à travers 
différents médias tout en conservant un noyau reconnaissable. Dans 
Arpièges de Dumitru Tsepeneag (publié initialement chez Flammarion 
en 1973), ce phénomène est illustré par un jeu de mots entre « arpèges » 
et « pièges », structurant le roman autour du concept musical de la 
fugue. La fugue, genre musical polyphonique, façonne le récit à travers 
un cadre contrapuntique rigoureux, redéfinissant ses origines musicales 
dans un contexte littéraire. De manière similaire, dans Le Camion 
bulgare. Chantier à ciel ouvert, Tsepeneag met en œuvre la 
transmédialité en opérant une transition entre les domaines réel et 
virtuel, utilisant le contrepoint pour tisser des souvenirs fragmentés et 
des images vivides. Ces images évoquent souvent des réalités violentes 
et des obsessions liées à un fugitif échappant à l’oppression 
communiste. Les récits de Tsepeneag manifestent une forme de « 
schizophrénie narrative », où plusieurs personnages vivent les mêmes 
événements selon des perspectives diverses, guidées par la structure de 
la fugue. Cela donne lieu à un double cadre analytique : l’un explorant la 
captivité dans un temps et un espace cyclique, reflétant la perte de 
liberté et des destinées prédéterminées ; l’autre examinant l’autothéorie, 
où la perception narrative évolue en fonction d’un récit épisodique. À 
travers ces œuvres, Tsepeneag exploite les principes musicaux de la 
fugue pour élaborer un récit transmédial qui dialogue avec le contexte 
socio-politique de la Roumanie. D’un point de vue transmedial, la 
littérature se présente comme un espace de transfert et de 
reconstruction entre des domaines tels que la musique et le cinéma, se 
redéfinissant par une interrogation de son propre processus de création. 
Dans le roman Arpièges, Dumitru Tsepeneag adopte la structure d’une 
fugue musicale, intégrant des principes musicaux et narratologiques. 
Dans Le Camion bulgare. Chantier à ciel ouvert (2010), la logique cède la 
place à un dialogue intertextuel avec le film Le Camion de Marguerite 
Duras, où musique et cinéma deviennent des piliers narratifs. Associé 
au groupe onirique, Tsepeneag, aux côtés de Leonid Dimov, propose 
l’évasion dans le rêve comme un acte de résistance face au réalisme 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
264 

 

socialiste imposé politiquement. L’intersection entre musique et 
littérature trouve des précédents, comme dans La Symphonie pastorale 
d’André Gide, où un personnage aveugle associe les sons aux couleurs, 
inspiré par la Sixième Symphonie de Beethoven. Ce roman de Gide a été 
adapté au cinéma en 1946 par Jean Delannoy. À travers ces œuvres, la 
transmedialité met en lumière la manière dont la littérature absorbe et 
transforme des éléments issus d’autres arts, constituant une forme de 
subversion par le roman. 

D’une perspective transmediale, la littérature se présente 
comme un espace où convergent et se reconstruisent plusieurs 
domaines artistiques, tels que la musique et le cinéma, incitant la 
littérature à réfléchir sur son propre processus de création. Si l’on 
pourrait d’abord analyser l’analogie avec les structures musicales 
comme une intermédialité intra-compositionnelle avec une imitation 
formelle implicite, les romans de Tsepeneag révèlent un processus 
métaréférentiel plus profond menant à la transmedialité. La 
transmedialité littéraire peut être définie comme l’interaction de trois 
champs instrumentalisés ou plus, où leurs caractéristiques se 
transfèrent à la littérature, la structurant et l’encourageant à s’interroger 
sur sa propre création. 

 
Mots-clés : fugue; personnage; roman; transmédialité; narration 
contrapuntique. 

 
Au milieu du XVIIIe siècle, Bach composait l’œuvre L’Art 

de la fugue (The Art of Fugue). Deux cents ans plus tard, en 1973, 
Dumitru Tepeneag publiait le roman Arpièges en français, traduit 
en roumain en 1991 sous le titre Zadarnică e arta fugii (Vain Art of 
the Fugue), qui suit le schéma narratif d’une fugue et en 2010, et 
Le Camion bulgare. Chantier à ciel ouvert (The Bulgarian truck), 
dans la traduction du roumain de Nicolas Cavaillès qui parle 
aussi sur le processus de la création et la musique. Le nom de 
Tsepeneag est lié au groupe onirique, un mouvement littéraire 
qui a apporté une nouvelle direction pendant la période du 
réalisme socialiste imposé par les facteurs politiques. L’évasion 
dans le rêve, proposée par lui et le poète Leonid Dimov, 
équivalait à un acte de fronde contre le régime (d’ailleurs, la 
citoyenneté roumaine de Tsepeneag lui a été retirée dans les 
années 70, et le groupe n’a survécu que quelques années après sa 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
265 

 

création)2. La tradition de cette intersection entre la musique et 
la littérature n’est pas nouvelle ; un exemple accessible est La 
Symphonie pastorale (The Pastoral Symphony) d’André Gide, un 
roman publié en 1919, dans lequel le personnage apprend à 
imaginer les couleurs qu’il ne voit pas en les associant aux sons, 
d’après le modèle de la Sixième Symphonie, dite Symphonie 
pastorale (The Pastoral Symphony), de Beethoven. Le roman de 
Gide a même bénéficié d’une adaptation cinématographique 
réalisée par Jean Delannoy en 1946, avec Michèle Morgan et 
Pierre Blanchar. 

La prose de Tsepeneag raconte une double histoire : celle 
de l’exilé, qui puise sa sève littéraire dans les expériences du 
passé, mais aussi celle du captif perpétuel, dans les plis d’une 
mémoire qui s’obstine à produire toujours des angoisses. Le 
procédé de la transposition littéraire relève de la création 
onirique, à propos de laquelle Tsepeneag témoignait :  

 
La création littéraire onirique, comme celle picturale, n’est 
pas l’enregistrement d’un rêve (nous serions alors face à un 
naturalisme à rebours), mais au contraire, l’investigation 
de l’image réelle avec cette force réactive spécifique du 
rêve, pour être utilisée comme outil d’investigation 
jusqu’au moment de l’agencement, selon - j’ai dit - une 
législation à la volonté de l’auteur, dans un groupe 
syntagmatique destiné à générer effectivement un état de 
rêve chez le lecteur. Raison suffisante en dernière instance, 
mais qui ne la différencierait pas des autres modalités 
créatrices, qui visent la délectation ou l’influence du 
lecteur » (Tsepeneag et Dimov, 2007, p. 28)  

 
Il accentue « l’état de rêve » qu’il provoque chez le lecteur 

par l’assemblage de plusieurs objets et personnes tirés de la 
réalité, en définissent la création littéraire onirique comme une 
exploration active de l’image réelle à travers la logique du rêve, 
non pas comme une simple retranscription naturaliste, mais 

 
2 Voir une discussion plus étendue sur le groupe onirique dans Alina Bako, 
Dinamica imaginarului poetic: Grupul oniric românesc [The Dynamics of Poetic 
Imagination: The Romanian Oneiric Group]. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
266 

 

comme une construction intentionnelle visant à induire un état 
onirique chez le lecteur. 

L’analyse de Florin Manolescu sur Arpièges (Vain Art of 
the Fugue), dans son article de 1991 met en lumière la portée 
esthétique et historique du roman de Dumitru Tsepeneag, en le 
positionnant comme une œuvre clé du courant onirique 
roumain, tout en renforçant les notions de fugue musicale. Cette 
réflexion souligne la résilience d’un mouvement littéraire 
marginalisé, qui, malgré son interdiction sous le régime 
communiste, a su préserver sa pertinence. 

 
le récit le plus convaincant du point de vue esthétique de 
tout le courant. Un mouvement d’idées qui semblait 
presque sorti de notre histoire littéraire, par une décision 
de type administratif, récupère ainsi de manière 
spectaculaire son passé et son organicité, avec l’un de ses 
principaux acteurs. Et la preuve la plus convaincante de 
cette organicité est le fait que, bien qu’il apparaisse après 
environ vingt ans depuis sa rédaction (entre 1969 et 1971), 
le livre de Dumitru Tsepeneag conserve toute sa fraîcheur 
et sa complexité. (Manolescu, 1991, p. 23) 

 
La prose de Dumitru Tsepeneag, en s’inspirant de la 

structure fugale et de l’onirisme, illustre une transmedialité qui 
fusionne musique, cinéma et littérature, tout en reflétant la 
résilience du courant onirique décrite par Florin Manolescu dans 
son analyse d’Arpièges (Vain Art of the Fugue), où la répétition et 
la polyphonie narrative transcendent les contraintes temporelles 
et politiques pour créer une harmonie intemporelle. 

La thèse que nous proposons est que la prose de Dumitru 
Tsepeneag contient une double perspective transmediale. Celle-ci 
est liée à l’immersion musicale et cinématographique, représentée 
par deux médias, et de là, au doublement de la construction duale 
du discours narratif. Dans une schématisation proposée par 
Werner Wolf la transmedialité est définie comme une composante 
de l’intermédialité de type extra-compositionnel, contenant deux 
éléments : d’une part, la transposition intermédiale qui implique 
un transfert de contenu ou de forme d’un média à un autre, 
comme cela se produit dans la mise en scène d’un roman ou sa 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
267 

 

transformation en opéra, et d’autre part, l’aspect que nous 
discutons également dans la présente étude, celui de la 
transmedialité qui est perçue comme suit : « la qualité des 
phénomènes non spécifiques aux médias se produisant dans plus 
d’un média » (Wolf, 2022, p. 214), illustrée par la narrativité ou la 
métaréférentialité de la musique et de la littérature. 

Nous pourrions être tentés d’analyser plutôt l’analogie 
avec les structures musicales, cas dans lequel nous parlerions 
d’une intermédialité intra-compositionnelle avec des références 
intermediales implicites de type imitation formelle. Cependant, en 
analysant les deux romans de Tsepeneag, nous constaterons 
qu’une telle métaréférence se produit, menant vers la 
transmedialité. Si nous devions esquisser une définition sans 
prétention d’exhaustivité, nous pourrions dire que la 
transmedialité littéraire se construit par la télescopie de trois ou 
plusieurs champs instrumentalisés, processus dans lequel les traits 
des autres se transfèrent à la littérature, l’ordonnant et l’amenant 
à se poser des questions sur son propre processus de création. 

De cette perspective, par exemple, dans le roman 
Arpièges (Vain Art of the Fugue), la structure musicale apparaît 
comme le troisième élément, comme l’observe Florin Manolescu 
: « elle s’appuie sur plusieurs principes d’organisation du texte, 
parmi lesquels l’un est musical, le second est narratologique, et 
un troisième principe peut être considéré comme logique » (1991, 
p. 23), mettant ainsi en valeur l’ensemble des méthodes 
d’interprétation du texte. Dans le deuxième roman, Le Camion 
bulgare. Chantier à ciel ouvert (The Bulgarian Truck), l’élément 
logique est remplacé par le dialogue avec le film réalisé par 
Marguerite Duras, "Le Camion" (The Truck), les principes 
musicaux et cinématographiques fonctionnant comme principes 
d’organisation narrative. 

 
Préliminaires pour une « fugue » 

 
Entre 1749 et 1750, Bach a composé 20 fugues, qui 

répétaient le même thème. La tonalité est unique, les 
instruments qui devaient les interpréter ne sont pas indiqués, 
mais souvent ceux à clavier comme l’orgue sont préférés. Le 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
268 

 

principe compositionnel, retrouvé également dans le roman de 
Tsepeneag, est le contrepoint, auquel s’ajoute une certaine 
organisation canonique. Le thème qui apparaît dans 
l’introduction est réinterprété, développé, réinventé sur la même 
tonalité. Sa structure sera transposée, littérairement, dans le 
roman que nous analysons : dans les premières parties, le thème 
est introduit, pour que les suivantes le reprennent dans un 
mélange d’éléments réinterprétés. L’idée de cette captivité nous 
semble importante, la fugue perpétuelle qui se termine dans un 
espace clos. Cette fugue vaine qui ne mène nulle part, tout 
comme la fugue de Bach promet une évasion qui n’aura jamais 
lieu. Un fragment d’Ioan Petru Culianu3 de ses proses 
intitulées Arta fugii (The Art of Fugue) nous semble révélateur :  

 
Souvent la Fugue poursuit la libération, mais se termine 
dans une cellule somptueuse, sur les murs de laquelle est 
gravée la sentence sévère et désuète de certains noms. Ici, 
l’auteur s’incline, heureux de tant de rencontres 
inattendues et en même temps glorieuses. L’art de la 
fugue. « Ce que je voudrais faire, comprenez-moi, c’est 

 
3 Dans la préface des proses de jeunesse de Ioan Petru Culianu, Tereza Culianu-
Petrescu écrit : « J’ai donc conservé, pour donner un nom à ce volume de prose 
antérieur à l’exil, le titre de l’ouvrage constitué par l’auteur, non seulement parce 
que j’y ai inclus ce qui en a été conservé, mais aussi parce que « l’art de la fuite » 
est chez Ioan Culianu un leitmotiv central, un principe structurant, des avatars 
de son existence et de son œuvre artistique. Répondant, dans la revue 
Amfiteatru de mai 1968, à une enquête sur la relation entre la prose « 
traditionnelle » et celle « nouvelle » en Roumanie, le jeune Culianu se 
prononçait (avec le plaisir évident de donner un coup de poing au réalisme plat, 
recommandé officiellement) pour ce qui pourrait, selon lui, être une filière 
novatrice dans l’épopée : « La tendance actuelle de la prose pourrait être 
nommée symbolisme. Les fugues de Bach sont des structures limitées 
spatialement et temporellement..., mais d’une profondeur infinie. [...] Gâde 
voulait aussi créer une « Art de la fuite ». [...] Borges crée de telles structures 
symboliques... » Décelable dès les premières proses, ce principe fait son 
apparition explicite dans le texte lapidaire auquel il donne le titre, publié dans 
Cronica le 16 mars 1968, qui nomme le volume (perdu) et lui donne sa structure 
« supraordonnée » – « fugues ». Il est formulé comme une exhortation, 
ponctuée de notes personnelles : « Continuez à courir » (Keep running). Il 
resurgit dans l’exil (après « fugue »), dans une autre Art de la fuite, écrite à 
Groningen, aux Pays-Bas[...] » (Culianu, 2002, p.4). 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
269 

 

quelque chose qui serait comme l’Art de la fugue. » (André 
Gide – Les Faux Monnayeurs) Dans la vitrine s’alignaient 
des clés presque rouillées et des inscriptions effacées sur 
un carton rougeâtre couvert en certains endroits de 
velours vert. L’ampoule pendait aussi pleine de fils laineux 
en forme d’auréole, poussiéreuse surtout du côté de la rue 
(Culianu, 2002, p. 12). 

 
écrit encore Culianu, dialoguant à travers le temps avec l’œuvre 
gidienne. L’allusion à Gide, et plus précisément à son désir de 
créer une œuvre semblable à l’Art de la fugue (The Art of Fugue), 
ancre le texte dans une réflexion méta-narrative. Comme Gide 
dans Les Faux-Monnayeurs (The Counterfeiters), l’auteur semble 
jouer avec la structure romanesque, cherchant à en faire un 
espace de liberté créative où les « rencontres inattendues » et « 
glorieuses » surgissent de l’interaction entre les voix narratives. 

 
Projections dans la littérature 

 
La structure a préoccupé de manière essentielle 

Tsepeneag, qui voit dans la formule de travail une mise en scène 
de la littérature. Dans Le Camion bulgare (The Bulgarian Truck), 
il commence son discours avec une telle affirmation: « Je veux lui 
écrire, parce qu’il faut absolument que je m’adresse à quelqu’un, 
que je partage avec quelqu’un la manière relativement nouvelle 
dont j’envisage de composer mon roman ; c’est la structure qui 
m’intéresse le plus, dans un roman, et pour être franc, le reste me 
laisse assez indifférent – raconter une histoire, quand bien même 
elle serait captivante, passionnante, sensationnelle, je veux bien, 
mais ça me laisse froid…» (Tsepeneag, 2010, p. 5). Cette 
perspective reflète une conception de la littérature sous la forme 
d’un type d’arrangement orchestral, artistique et conceptuel, 
dans lequel le processus de construction devient essentiel. Dans 
la vision de Tsepeneag, le lecteur ne lit pas seulement une 
histoire, mais doit également s’intéresser à sa structure, à la 
manière dont l’auteur structure sa propre narration. 

Du point de vue de la transmedialité, le texte littéraire 
fonctionne ainsi comme une partie d’un processus complexe de 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
270 

 

transfert et de reconstruction entre le domaine musical et 
cinématographique vers le domaine littéraire. La télescopie de 
ces trois domaines instrumentalisés indique la manière dont les 
traits et les principes sont transférés dans la littérature, la 
provoquant à se redéfinir et à se poser des questions sur sa propre 
création. La comparaison de la littérature avec la musique et la 
discussion sur l’interprétation soulignent l’importance de la 
réception directe et expérimentale dans le processus de 
compréhension du texte. Dans la transmedialité, ce fait devient 
encore plus visible : bien que la musique puisse être interprétée et 
décryptée par d’autres médias (la partition, dans le cas de la 
musique), en littérature, la lecture et la réception directe restent 
fondamentales pour son existence et sa signification. Cette 
analogie souligne que, à l’ère transmediale, l’expérience esthétique 
ne peut pas être réduite à une simple analyse ou à un décryptage 
formel, mais doit être vécue et ressentie, pour en comprendre la 
véritable valeur et l’internaliser par le processus de lecture:  

 
La littérature doit être lue, inutile de la décrire, de la 
commenter, de l’analyser, si elle n’est pas lue. Elle a en 
plus l’avantage d’un accès direct, pas comme la musique, 
via des interprètes. La littérature ressemble à la musique, 
c’est du moins ce que je prétends moi aussi, mais ce n’est 
pas vraiment de la musique : si tu ne l’entends pas elle 
n’existe pas… Certes, les musiciens peuvent se contenter 
de voir la partition. On peut lire de la musique. La 
déchiffrer… Je ne sais pas, c’est compliqué. (Tsepeneag, 
2010, p. 104).  

 
Sous prétexte de lettres adressées à Marianne, l’écrivain 

compose encore une fugue, répétant des motifs empruntés à 
Marguerite Duras, exprimant l’idée d’une finalisation impossible 
du texte. Le texte ouvert, tout comme l’Art de la fugue de Bach 
n’a jamais été terminé, propose la perspective d’une complicité 
avec l’écrivain, l’interlocuteur, la destinataire des épîtres : « le 
roman tout entier pourra être considéré comme un monologue 
qui se termine seulement parce que l’auteur s’est mis en tête de 
publier impérativement de voir son nom imprimé sur la 
couverture » (Tsepeneag, 2010, p. 108). L’idée d’un roman 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
271 

 

provisoire, qui s’écrit toujours, par la complicité de tous ceux qui 
le lisent, évoque de Borgès la grande bibliothèque du monde, où 
circule la littérature de tous les temps. À un certain degré, dans 
cette forme exemplaire d’ouverture, il existe aussi une forme de 
captivité. Dans le contexte de cette persistance du texte et de son 
caractère inachevé, il est possible d’explorer le concept de « 
littérature en tant que processus », où la création littéraire 
devient une action perpetuelle, fluide et infinie, signifiant une 
transition du produit fini vers un espace de dialogue et de 
reconfiguration continue, éliminant les barrières entre auteur et 
lecteur. La connexion herméneutique entre « fuite » de l’écriture 
et un certain état de « veille active », dans lequel les lecteurs 
deviennent co-créateurs, participant à une construction textuelle 
qui transcende la limite individuelle de l’auteur, pour perpétuer 
le sens et les interprétations, rejoint la théorie de la 
déconstruction de Derrida concernant le texte comme étant 
fluide, sans fin. Il existe ainsi une certaine captivité dans un 
système littéraire sans fin, où les lecteurs deviennent victimes 
d’une réalité partiellement ouverte, mais aussi envoûtés par l’idée 
d’une fin définitive, reflétant symboliquement la condition de la 
vie comme une quête perpétuelle et une réinterprétation 
continue des sens. 

 
Auto-théorie, autoréférentialité, captivité narrative  

 
Les études sur « auto-théorie » et l’autoréférentialité dans 

le domaine du discours identitaire désignent un nouveau 
paradigme qui conteste les récits exogènes et définissent le 
concept de « captivité narrative », mettant en évidence ses 
limites et ses tensions d’auto-contestation. Dans ce contexte, la 
reconnaissance des « histoires personnelles » exprime la 
reaffirmation des expériences marginalisées et la promotion de la 
justice épistémique, ouvrant un espace de refonctionnalisation de 
l’autorité du discours autochtone et des processus de validation 
de la connaissance encapsulée dans l’identité et la mémoire 
collective des groupes vulnérabilisés.  

Une telle posture se retrouve aussi dans la littérature de 
l’exil, dont font partie les deux textes que nous discutons ici. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
272 

 

L’auto-théorie, dans le contexte de la littérature de l’exil, 
fonctionne comme un mécanisme d’autoréférentialité et d’auto-
réflexion, à travers lequel Dumitru Tsepeneag revendique et 
reconfirme sa voix dans un espace marqué par l’aliénation et 
parfois l’exclusion.  

Dans le cas des deux textes analysés, l’auto-théorie 
devient ainsi une stratégie de résistance et de réaffirmation de 
l’identité, facilitant le lien entre l’expérience personnelle de l’exil 
et le discours littéraire, mais aussi ouvrant un espace de réflexion 
sur son propre processus de création et sur la relation avec le 
milieu social et politique externe. Laura T. Ilea parlait du fait que 
Tsepeneag représente « le paradigme de l’exil perpétuel, chaque 
étape n’étant qu’une préparation à un stade ultérieur, avec un 
degré accru de décentrement, ainsi qu’une confirmation de son 
intuition concernant l’impossible retour » (2020, p. 307). L’idée 
d’un « degré accru de décentrement » évoque une fragmentation 
progressive de l’identité, où l’exilé s’éloigne toujours davantage 
d’un centre originel – qu’il s’agisse de la patrie, de la langue 
maternelle ou d’un sentiment d’appartenance. Chez Tsepeneag, 
ce décentrement n’est pas seulement subi, mais assumé comme 
une condition constitutive de son écriture, marquée par 
l’expérimentation formelle et le questionnement des conventions 
narratives. Ses œuvres, souvent associées à l’onirisme esthétique, 
traduisent cette instabilité par des structures fragmentées et des 
récits qui défient toute linéarité ou ancrage fixe. 

L’« impossible retour » dont parle Ilea est au cœur de 
cette réflexion. Il ne s’agit pas seulement de l’impossibilité 
physique de revenir à la Roumanie sous le régime communiste, 
mais d’une intuition métaphysique : le retour, même s’il était 
possible, ne pourrait jamais restaurer l’unité perdue, car l’exil a 
transformé l’individu et son rapport au monde. Cette intuition 
résonne avec la condition de nombreux écrivains exilés, mais 
chez Tsepeneag, elle s’accompagne d’une lucidité presque 
tragique, qui se traduit dans une œuvre où l’absence, la 
dislocation et la quête d’un sens insaisissable sont des thèmes 
récurrents. L’écriture de Tsepeneag, influencée par l’onirisme et 
caractérisée par des structures narratives non linéaires, 
fragmentées et ouvertes, peut être comparée à la texture 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
273 

 

polyphonique d’une fugue. Chaque segment narratif, chaque 
motif ou image, agit comme une voix qui entre en dialogue avec 
les autres, créant une œuvre où les significations se croisent et se 
superposent sans jamais se résoudre en une unité définitive. 
Cette approche reflète l’idée de l’exil perpétuel : une quête sans 
fin, où l’identité et le sens se construisent dans le mouvement, 
dans l’interstice entre les voix, plutôt que dans un ancrage fixe. 
Comme les voix d’une fugue qui s’éloignent du thème initial tout 
en y restant liées, les expériences de Tsepeneag (géographiques, 
linguistiques, culturelles) s’écartent progressivement de la 
Roumanie et de son identité originelle, mais elles restent hantées 
par cette origine, sans pour autant permettre un retour effectif. 
L’« impossible retour » évoqué par Ilea résonne avec 
l’impossibilité, dans une fugue, de revenir à la pureté initiale du 
sujet après les transformations et les modulations qu’il a subies. 

Il s’agit aussi d’une forme d’expression de l’autonomie 
face à l’anonymat et à la marginalisation exercée par le pouvoir 
extérieur :  

 
Accepter que les histoires soient porteuses de 
connaissance semble particulièrement important lorsqu’il 
s’agit de personnes dont la connaissance endogène a été 
(et est toujours) minorée : autochtones, personnes de 
couleur, personnes racialisées, queer ou trans, celles en 
situation de handicap, dépendantes ou vulnérables 
économiquement, femmes et de nombreux autres groupes 
qui ont aussi été (et sont encore) soumis à des 
représentations exogènes violentes, souvent dégradantes 
et aliénantes. Être ouverts non seulement à leurs histoires, 
mais aussi à leurs propres modes de théorisation de leurs 
expériences entre dans la sphère de la justice épistémique. 
(Papillon, 2023)  

 
Joëlle Papillon écrit, en définissant « auto-théorie », ce 

qui, dans le cas présent, ressort des deux romans. L’auto-théorie, 
dans ce cadre, devient une sorte de contrepoint narratif, où les 
histoires personnelles ne sont pas seulement des témoignages, 
mais des actes de théorisation qui contestent les cadres 
épistémiques dominants. Par exemple, les motifs de l’exil 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
274 

 

perpétuel chez Tsepeneag, mentionné précédemment, peuvent 
être lus comme une forme d’auto-théorisation de l’expérience 
diasporique, où le décentrement constant reflète une résistance à 
l’assimilation ou à la fixité identitaire imposée par des récits 
exogènes. Les références dans Le Camion bulgare (The Bulgarian 
Truck) traduisent un attachement à la patrie laissée derrière : « Je 
crois que tu avais raison. Je suis resté ce que j’ai toujours été : un 
paysan du Danube » (Tsepeneag, 2010, p. 10), mais aussi cette 
possibilité infinie d’écrire : « L’écriture est un chantier à ciel 
ouvert » (Tsepeneag 2010 : 11), à laquelle il ajoute la perspective 
de Kundera, en le citant avec l’affirmation : « Le roman, c’est l’art 
de la complexité » (Tsepeneag, 2010, p. 10). Cette déclaration, 
teintée de nostalgie, reflète l’idée d’un noyau identitaire 
persistant malgré l’exil. Cependant, dans le contexte de l’« exil 
perpétuel » décrit par Ilea, cet ancrage n’est pas un retour 
possible, mais une mémoire vive qui nourrit l’écriture. Comme 
dans une fugue musicale, cette identité « paysanne » agit comme 
un thème initial, repris et transformé à travers les variations de 
l’exil, sans jamais permettre une résolution complète. Cette 
tension entre appartenance et déracinement s’apparente à une 
voix narrative qui dialogue avec d’autres, créant une polyphonie 
où la nostalgie coexiste avec le décentrement. De ce point de vue, 
nous constatons que le roman est perçu comme un espace 
d’exploration des ambiguités, des paradoxes et des multiples 
niveaux de signification de la condition humaine dans le contexte 
de l’exil, consolidant ainsi le rôle du texte comme un territoire 
d’autoréférentialité et de résilience identitaire. Pourtant, cet 
attachement n’est pas synonyme de paralysie ; il coexiste avec 
une « possibilité infinie d’écrire », décrite comme un « chantier à 
ciel ouvert ». Cette image évoque une création littéraire ouverte, 
inachevée et en perpétuel mouvement, où l’écriture devient un 
espace de liberté et de reconstruction. Elle fait écho à la structure 
de la fugue musicale, où les thèmes s’élancent, se transforment et 
reviennent modifiés, sans clôture définitive. Chez Tsepeneag, 
l’écriture n’est pas un refuge statique, mais un processus 
dynamique de décentrement, où chaque mot, chaque phrase, 
prépare un stade ultérieur d’exploration, confirmant le 
paradigme de l’exil perpétuel. L’ajout de la perspective de 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
275 

 

Kundera renforce cette idée : le roman, en tant que forme 
artistique, embrasse la multiplicité des voix, des contradictions et 
des strates, à l’image d’une fugue polyphonique où la complexité 
n’est pas un obstacle, mais le cœur même de la création. 

Cependant, Tsepeneag comprend cette complexité 
différemment, comme une fugue musicale, composée de sons qui 
se répètent et qui répondent en contrepoint. Ainsi, la répétition 
qui engendre la musique devient essentielle :  

 
Des répétitions ? – Oui, oui…– Mais c’est ma manière 
d’écrire… Musicale ! Tu sais bien ! – Je crois que tu abuses 
un peu avec cette histoire, avec la musique… Pauvre, 
pauvre lecteur. Il aura l’impression de toujours lire le 
même texte. De tourner en rond…– Très bien. – Il 
imaginera que tu as oublié ce que tu as écrit et que c’est 
pour cette raison que tu le récris. Ou bien que c’est fait à la 
va-vite. Le lecteur ne pense pas à la musique… Il vient de 
s’acheter un roman. Il s’est payé un livre par goût de la 
littérature, pas de la musique. Tu comprends ? Pourquoi le 
contrarier ? S’il veut de la musique, il écoute de la 
musique…(Tsepeneag, 2010, p. 114) 

 
Le dialogue cité révèle une autocritique ironique : 

l’interlocuteur met en garde contre le risque de dérouter le 
lecteur, qui pourrait percevoir les répétitions comme un manque 
de cohérence ou une négligence (« Il imaginera que tu as oublié 
ce que tu as écrit »). Cette objection souligne une fracture entre 
l’ambition esthétique de Tsepeneag et les attentes 
conventionnelles du lectorat, qui associe le roman à une 
progression narrative claire, et non à une structure musicale. En 
défendant sa « manière d’écrire… musicale », Tsepeneag 
revendique une approche expérimentale, où la forme du roman 
devient un espace de résistance aux normes littéraires 
dominantes. Cette résistance s’apparente à une forme de justice 
épistémique : en imposant une structure inspirée de la fugue, 
Tsepeneag valorise une vision du monde exilique, où la répétition 
et la fragmentation traduisent la complexité de l’expérience des 
marges, défiant les récits linéaires imposés par des cadres 
épistémiques hégémoniques. En construisant son roman comme 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
276 

 

un « chantier à ciel ouvert » (Tsepeneag, 2010, p. 11), il refuse de 
clore le récit de son identité, laissant les voix de son passé et de 
son présent dialoguer en contrepoint, sans résolution définitive. 
Cette ouverture reflète la condition de l’exilé, qui ne peut ni 
revenir en arrière ni s’installer pleinement dans un nouvel 
espace. Le roman naît ainsi à travers ces reprises à sens, 
musicales.  

D’ailleurs, il existe de nombreux travaux sur l’importance 
de la répétition dans l’art et pas seulement. La répétition, 
omniprésente dans la nature et les arts, structure aussi bien les 
cycles naturels que les formes artistiques, comme les motifs 
musicaux, les modules architecturaux ou les thèmes littéraires, 
créant une cohérence tout en permettant des variations de sens : 

 
Elle se manifeste dans la nature — par exemple, dans 
l’orbite des planètes, la récurrence des saisons, ou encore 
dans nos battements de cœur — tout autant que dans les 
médias et les arts. On peut, par exemple, penser à 
l’architecture. Ici, l’utilisation de modules structurels 
répétés peut être retracée depuis l’architecture de l’Empire 
romain (par exemple, aqueducs) et les sections récurrentes 
des voûtes croisées gothiques et des façades intérieures, 
jusqu’à la modularité souvent monotone du style 
international contemporain. En musique, la répétition 
occupe une place importante dans les thèmes, motifs, 
rythmes récurrents, ou même dans la reprise « mot à mot 
» de sections entières dans une composition musicale (“da 
capo al fine”). En littérature, la répétition ou, du moins, les 
similitudes, sont par exemple présentes dans les thèmes 
récurrents, dans le mètre et les rimes des poèmes ou dans 
des structures en mise en abyme à travers les genres 
(Wolf, 2022, p. 223).  

 
La paradigme auto-théorique peut également être 

comprise comme un processus d’autoduplication et de 
remémoration, similaire à la reprise en musique et en littérature 
de certains éléments narratifs, où les sections sont réitérées pour 
souligner constamment les thèmes et valeurs connexes d’une 
expérience marginalisée, comme l’exil.  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
277 

 

La posture du chauffeur Tzvetan, qui reflète en partie un 
dialogue avec le film Le Camion (The Truck) de Marguerite 
Duras, est introduite dans le texte et construite à travers des 
ajouts ironiques concernant ses études et le fait qu’il ne lit pas, 
car « avec son métier, c’est impossible » (Tsepeneag, 2010, p. 66), 
mais qu’il écoute de la musique : « Des sons qui forment une 
mélodie serrée par la tenaille d’un rythme rapidement obsédant. 
» (Tsepeneag, 2010, p. 67). Ce motif sert de prétexte pour 
discuter, en réalité, de la littérature et de sa construction : « tu 
avais l’air en quête de personnages. Tu allais par monts et par 
vaux, de pays en pays, tu parcourais l’Europe tout entière sous ce 
prétexte » (Tsepeneag, 2010, p. 63). Le voyage de Tzvetan est 
interrompu par des monologues sur l’acteur Depardieu, présents 
dans le film mentionné. L’écriture adopte une approche musicale 
similaire : « À ses côtés, une femme. Non, je me trompe, je 
confonds avec un autre film » (Tsepeneag, 2010, p. 54), ou encore 
par des références au film La petite Slovène (Slovenian Girl), une 
coproduction de la Slovénie, de l’Allemagne, de la Serbie, de la 
Croatie et de la Bosnie-Herzégovine, réalisée par Damjan Kozole 
en 2009. Parfois, les sources d’inspiration sont explicitement 
déclarées, et l’écrivain s’engage dans un jeu qui implique 
également le lecteur, celui de la reconnaissance, de la 
réinterprétation et de la reformulation des idées, qui, selon 
Tsepeneag dans le même roman, sont « comme des moineaux ». 
Cette quête, interrompue par des monologues et des références 
cinématographiques, illustre l’auto-théorie en action : Tsepeneag, 
en tant qu’exilé, théorise son expérience à travers Tzvetan, dont 
le parcours géographique et symbolique reflète le déracinement 
et la recherche d’une identité fragmentée. Les idées « comme des 
moineaux », insaisissables et fugaces, soulignent la nature 
éphémère et mouvante de la création littéraire, où les répétitions 
et les réinterprétations permettent de donner sens à l’expérience 
marginalisée de l’exil. 

 
Fugues oniriques 

 
Le roman Arpièges (Vain Art of the Fugue) est construit 

sur le modèle d’événements tirés de la réalité et intégrés dans un 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
278 

 

univers onirique, qui oscille entre le quotidien et le symbolique, 
créant ainsi une hyperréalité perméable4. L’une des images 
obsédantes est celle du vieil homme portant une valise militaire, 
symbole de la détention et du poids du passé, évoquant un état 
de contrainte et de clandestinité. Dans ce paysage fragmenté et 
multiplié, la persistance des personnages principaux, le vieil 
homme et le docteur, devient essentielle, incarnant des points 
fixes dans le labyrinthe d’expériences et d’hypostases de la 
captivité. La structure musicale est renforcée par l’intégration 
dans le texte de la musique du flûtiste. L’image de la flûte qui 
répète « la même et la même mélodie, reprise sans fin depuis le 
début » évoque directement la structure d’une fugue musicale, 
où un thème est repris et varié dans une boucle continue. Cette 
répétition obsessionnelle, jouée avec « conviction », fige le temps 
narratif, immobilisant les personnages – le chauffeur, les femmes 
– dans un moment suspendu. Cette immobilité contraste avec le 
mouvement perpétuel du voyage de Tzvetan du Camion bulgare 
(The Bulgarian Truck), reflétant la tension entre l’ancrage dans le 
passé (le motif répété) et le décentrement de l’exil. Comme dans 
une fugue, la mélodie répétée n’est pas une simple redite, mais 
une exploration de l’expérience exilique, où chaque reprise 
apporte une nouvelle intensité émotionnelle ou symbolique, ici 
amplifiée par l’image troublante des gouttes de sang 
accompagnant la flûte. 

 L’idée de la répétition construite selon deux points de 
vue est liée à la musique, à travers les sons qui se répètent 
obsessionnellement, tout en soutenant simultanément la référence 
à la captivité. L’exilé, pris dans un piège sonore d’où il ne peut 
sortir, établit un lien avec l’espace qu’il a quitté, espace qui ne peut 
être ignoré mais qui limite l’apparente liberté qu’il vit. Arpièges, 
comme le portait le titre en français, contient d’une part la 
connexion avec la technique musicale des ‘arpèges’ et, d’autre part, 
celle de la fuite impossible du piège. La juxtaposition de ces deux 
éléments a donné naissance à un nouveau mot, symbole de la 
double métamorphose du texte. ‘Arpège’ évoque une technique 

 
4 Voir également l’analyse détaillée dans Alina Bako, « Musicalité narrative dans 
le roman roumain », in Incursiuni în imaginar n° 7. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
279 

 

musicale où les notes d’un accord sont chantées en succession, 
tout en suggérant simultanément une séquence de mouvement 
continu, parfois difficile à éviter — une posture d’« impossible 
fuite » hors d’un piège, dans un sens métaphorique, puisque la 
notion de piège implique une inévitabilité et une contrainte. La 
référence à la fugue musicale, déjà centrale dans Le Camion 
bulgare (The Bulgarian Truck), trouve un écho dans Arpièges (Vain 
Art of the Fugue), où la répétition des motifs narratifs – souvenirs, 
images, références intertextuelles – crée une polyphonie complexe. 
Comme les notes d’un arpège, chaque élément narratif est à la fois 
autonome et lié à l’ensemble, contribuant à une harmonie qui ne 
résout jamais totalement ses tensions. 

Le vieil homme, apparaissant sous différents aspects, 
devient une voix dans la polyphonie du récit, où chaque 
occurrence apporte une nouvelle nuance tout en conservant des 
éléments constants, comme la fragilité physique ou les traces de 
violence. Ces répétitions ne sont pas de simples redites, mais des 
variations qui enrichissent le sens, à l’image des thèmes repris 
dans une fugue musicale. La scène où un médecin examine le 
vieil homme, avec des gestes ritualisés et une attention presque 
théâtrale à son état de santé, évoque un moment suspendu, où la 
répétition des gestes médicaux contraste avec la singularité de la 
souffrance du personnage. Cette tension entre routine et douleur 
reflète l’expérience de l’exilé, pris dans un cycle de déracinement 
et de tentative de reconstruction, où le passé revient sans cesse 
sous des formes altérées. 

Le portrait du vieil homme, dans la scène médicale, ainsi 
que les éléments de répétition, mettent en évidence une 
constante interférence entre l’action et le discours, entre le 
moment présent et un symbole de la mort ou de la détérioration. 
Les coups, l’enflure, les gouttes d’eau sont autant de détails 
témoignant de la dégradation corporelle, de la fragilité, tandis 
que les gestes du médecin revêtent une valeur rituelle ou 
symbolique. Ce duo d’éléments musicaux et narratifs esquisse 
une expression d’un état de dualité, de contraste, oscillant entre 
illusion et vérité, entre début et fin. C’est l’image d’une existence 
dans laquelle chaque acte de soin, chaque geste répété, reflète 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
280 

 

une tentative de sauvetage ou de compréhension, mais aussi une 
acceptation de l’inévitable. 

Le vieil homme, déjà présenté comme une figure 
marquée par la souffrance, réapparaît dans une autre séquence 
dans une situation d’oppression accrue, où la violence infligée 
par le caporal et l’indifférence du docteur soulignent son statut 
de victime. Cette répétition de la violence à son encontre agit 
comme un motif musical dans une fugue, où un thème revient 
sous une forme amplifiée ou variée. Le visage tuméfié, les coups 
répétés et la douleur chronique sous l’omoplate constituent des 
échos narratifs qui rappellent les apparitions précédentes du vieil 
homme, mais avec une intensité accrue. Cette récurrence n’est 
pas gratuite : elle reflète la condition de l’exilé, pris dans un cycle 
de déshumanisation et de marginalisation, où chaque itération 
du motif renforce le sentiment d’enfermement. 

 C’est une scène violente qui met en évidence la perception 
aiguë du sentiment de pouvoir et de déshumanisation. L’image, 
avec des détails concrets – « frappé encore une fois avec le dos de 
la main », « le visage tuméfié, jaune-bleu » – amplifie l’aspect 
grotesque de la scène, créant une sensation de violence non filtrée 
et de douleur physique extrême. En même temps, l’encadrement 
de cette violence dans un contexte de procédure répétitive (« Un-
deux, un-deux. Gauche ! ») et rythmée – comme un exercice 
mécanique, un rituel de soumission – accentue l’aspect de 
déshumanisation et d’automatisme brutal, suggérant qu’en dépit 
de la souffrance, le mal suit son cours sans empathie. La tentative 
du vieil homme de maîtriser ses instincts et sa peur de regarder les 
autres exprime un état de vulnérabilité, d’aliénation. Le rythme 
monotone, « un-deux, un-deux », coïncidant avec les pas des 
soldats et le mouvement brutal du caporal, soutient l’idée d’un 
mécanisme, d’une routine dans laquelle se manifeste une 
déshumanisation en plein déroulement, une musique incessante 
et oppressante. La scène est vivante, contenant des éléments de 
l’onirique, se construisant à la croisée de la fluidité du rythme et 
de la brutalité des gestes, entre le mécanisme d’exécution et le 
sens de la souffrance et de la fragilité, soulignant que la violence 
devient un rythme auquel les victimes sont soumises sans 
possibilité de résister. C’est une description de la torture et de la 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
281 

 

dégradation humaine, dans un cadre lui-même symbolique de la 
captivité. L’analyse commence par la mise en évidence de la « 
rupture du rythme », qui symbolise la fragmentation, le chaos et 
la perte de contrôle sur son propre corps, et donc, une 
animalisation. Les détails présentés, tels que les jambes 
douloureuses, le couteau entre les côtes, le sentiment de ne plus 
pouvoir avancer, ou encore la sensation d’avoir un « rat dans le 
ventre » (Tsepeneag, 2007, p. 78), évoquent les tortures des 
prisonniers politiques, enregistrant une douleur physique intense 
et une déshumanisation systématique. Le moment où le détenu 
tente de s’enfuir, mais ressent que son univers vital est limité, 
symbolise presque l’inutilité de toute tentative de libération face 
au système oppressif. Sur un plan symbolique, cette « fuite » 
devient une métaphore de la quête de liberté dans des conditions 
d’oppression brutale, ainsi que de l’impossibilité réelle de 
s’échapper de cet état d’immobilité. Il s’agit d’un état de captivité 
totale, où la violence et le contrôle sont devenus la norme, et la 
seule « évasion » – la fuite – représente un geste de tentative 
d’évasion illusoire, dans un univers fermé, dépourvu de vraies 
alternatives. Chaque détail sensoriel – le « couteau » dans les 
côtes, le « rat » dans le ventre – amplifie la sensation de piégeage, 
évoquant l’arpège et le « piège » du titre Arpièges (Vain Art of the 
Fugue). Cette répétition de la douleur physique reflète 
l’expérience de l’exilé, prisonnier d’un cycle de trauma où le 
passé, incarné par la violence subie, revient sans cesse limiter la 
possibilité d’évasion. 

Les fragments de phrases évoquent la sécurité et ses 
méthodes par lesquelles les détenus étaient systématiquement 
détruits psychiquement et physiquement. La seule échappatoire 
qui leur reste est la fuite, mais celle-ci est inutile car l’univers 
dans lequel ils évoluent est limité. Les sensations sont 
enregistrées au niveau physique, laissant des traces sur le corps 
de celui qui est pris, resté dans une zone d’obscurité, de 
surveillance et de punition continue. Les personnages de 
Tsepeneag portent des noms génériques, l’identité est effacée, ils 
deviennent des porte-parole de principes tels que la liberté, la 
souffrance, la captivité, la haine, l’amour. Sonia Elvireanu parlait 
sur une « identité verticale » qui est projetée dans celle 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
282 

 

culturelle : « Le contact entre l’autre de cultures différentes mène 
à une reconfiguration identitaire, à l’acquisition d’une identité 
culturelle hybride à travers laquelle s’exprime l’identité hybride 
des exilés. » (Elvireanu, 2017, p. 131). 

L’image d’un tank entrant dans un coiffeur, accompagnée 
des cris des coiffeurs et de leurs gestes frénétiques, juxtapose des 
éléments oniriques à une réalité brutale, créant un effet de 
contrepoint typique d’une fugue musicale. Les motifs réalistes – 
le tank, symbole de violence militaire – s’entrelacent avec des 
images absurdes – les coiffeurs et leurs outils dérisoires – pour 
former une polyphonie narrative où l’absurde devient un miroir 
du contexte politique oppressif. Cette juxtaposition traduit 
l’expérience de l’exil, où la réalité quotidienne, marquée par la 
dictature, se mêle à une perception déformée, presque 
surréaliste, du monde. Comme dans une fugue, où les voix se 
répondent et se transforment, les images oniriques amplifient la 
réalité, révélant l’absurdité d’un pouvoir qui trivialise la violence 
en une routine grotesque. 

C’est un monde dans lequel les valeurs humaines sont 
inversées, et la perception de l’existence humaine est pervertie. 
Le contraste entre le monde réel et le monde onirique contient 
une manière subtile de refléter, dans un miroir déformé, 
l’incertitude et l’absurdité de la société oppressive. Ainsi, une 
atmosphère déséquilibrée se crée, dans laquelle le lecteur peut 
percevoir, au-delà de la surface, une critique du système 
politique, des idéologies totalitaires et de l’aliénation collective. 
L’image du paysan qui sort un paquet du panier, d’abord perçu 
comme un enfant puis comme un poisson, incarne une fluidité 
onirique où les frontières entre réalité et rêve s’effacent. Ce 
glissement symbolique, où l’enfant et le poisson se substituent 
l’un à l’autre, agit comme un motif récurrent dans la fugue 
narrative de Tsepeneag. Le geste tendre du paysan, qui dévoile le 
corps avec soin, évoque des valeurs universelles – la vie, la 
protection, la pureté – mais dans un contexte onirique qui les 
rend insaisissables, à l’image de l’exil où les idéaux du passé sont 
à la fois chéris et inaccessibles. Cette répétition de motifs 
ambivalents – un enfant, un poisson, une carpe – reflète la 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
283 

 

structure fugale, où un thème est repris et varié, créant une 
tension entre familiarité et altérité. 

La figure de la femme, confondue entre Maria, Magda ou 
une autre, prolonge cette logique de répétition et de 
transformation. Les noms à résonance biblique (Maria, Magda) 
suggèrent une quête spirituelle ou rédemptrice, mais leur 
interchangeabilité et la confusion finale – « ce n’est ni Magda ni 
Maria, c’est une autre » – soulignent l’illusion de la destination. 
Comme dans une fugue, où les voix se répondent sans jamais se 
fixer, la femme devient un motif insaisissable, symbolisant l’objet 
d’une quête qui n’est jamais atteinte. Le lit qui grince et l’oreiller 
tenu dans les bras renforcent cette dimension onirique, où le 
désir de connexion se dissout dans une réalité fragmentée, 
reflétant l’expérience exilique d’un ancrage toujours différé. La 
structure contrapunctique de cette séquence, où les images du 
paysan, de l’enfant-poisson et de la femme s’entrelacent, invite le 
lecteur à participer à un jeu de reconnaissance et de 
réinterprétation, à l’image d’une fugue où les voix se répondent 
sans se fondre. L’absurdité de ces transformations – un poisson 
devenant un enfant, une femme devenant une autre – défie les 
attentes d’un récit conventionnel, engageant le lecteur dans une 
réflexion sur l’absurde et l’éphémère dans l’exil. 

L’analyse des œuvres de Dumitru Tsepeneag, en 
particulier Le Camion bulgare (The Bulgarian Truck) et Arpièges 
(Vain Art of the Fugue), met en lumière une approche narrative 
profondément influencée par la structure de la fugue musicale, 
qui sert de cadre conceptuel pour explorer l’exil et l’auto-théorie. 
Les conclusions de l’analyse sont liées au fait que la fugue est vue 
comme architecture narrative. La structure fugale, avec ses 
motifs répétés, ses variations et son contrepoint, est au cœur de 
l’esthétique de Tsepeneag ; elle devient une architecture auditive 
et visuelle, où chaque élément narratif – personnages, images, 
souvenirs – agit comme une voix dans une polyphonie. Cette 
approche illustre une conception du roman comme un réseau de 
sens, où la répétition ne fige pas le récit mais le dynamise, 
permettant une exploration infinie des significations. Les figures 
comme le vieil homme, le paysan ou la femme insaisissable, avec 
leurs apparitions récurrentes, incarnent cette logique 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
284 

 

contrapunctique, où l’exil est représenté comme un cycle de 
décentrement et de remémoration. Cette structure confère au 
texte une ouverture interprétative, où le lecteur est invité à tisser 
ses propres connexions, à l’image d’un auditeur déchiffrant les voix 
d’une fugue. Les œuvres de Tsepeneag opèrent une 
transmédiatisation, migrant des concepts musicaux (la fugue, 
l’arpège) et cinématographiques (les références à Le Camion (The 
Truck) de Duras ou à La petite Slovène (Slovenian Girl) vers la 
littérature. Cette migration, inspirée par des œuvres comme L’Art 
de la fugue de Bach, traduit l’idée de captivité et de liberté à 
travers différents médias. Dans Arpièges (Vain Art of the Fugue), 
le titre lui-même fusionne la fluidité musicale et l’enfermement 
du piège, reflétant la condition exilique où la liberté créatrice 
coexiste avec les contraintes du passé. Cette interconnexion entre 
musique, cinéma et littérature enrichit la polyphonie narrative, 
où chaque média apporte une nouvelle voix au discours de l’exil. 
L’écriture de Tsepeneag, décrite comme un « chantier sous le ciel 
libre », s’inscrit dans une démarche d’auto-théorie, où l’acte 
d’écrire sur soi devient une théorisation de l’expérience exilique. 
En articulant la captivité (le piège sonore, la cellule, la violence) et 
la liberté (la quête, la fluidité des motifs), Tsepeneag transforme 
l’exil en une source de savoir endogène, défiant les récits 
dominants qui marginalisent les voix exilées. Cette approche 
s’aligne avec la justice épistémique, car elle légitime les 
perspectives des exclus – ici, l’exilé confronté à la dictature et au 
déracinement – à travers une narration polyphonique et 
fragmentée. Les images oniriques, comme le poisson-enfant ou la 
femme interchangeable, deviennent des outils pour explorer 
l’identité fragmentée, où la répétition sert à affirmer la résilience 
face à l’oppression. 

La structure fugale de Tsepeneag met en avant la quête 
comme essence du récit, où l’acte de fuir – que ce soit 
physiquement, comme Tzvetan, ou symboliquement, à travers 
l’écriture – devient une fin en soi. Les motifs répétés, comme la 
lumière bleuâtre ou les figures féminines, incarnent cette quête 
sans résolution, où l’exilé oscille entre le désir de retour et 
l’impossibilité de l’atteindre. Cette tension, reflétée dans la 
polyphonie du texte, fait écho à la complexité romanesque 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
285 

 

prônée par Kundera, où le roman devient un espace de liberté 
créatrice malgré les contraintes de la captivité. 

 
 
Références : 
  
Bako, A. (2012). Dinamica imaginarului poetic. Grupul oniric românesc 

[The dynamics of poetic imagination. The Romanian oneiric 
group]. Eikon.  

 
Bako, A. (2016). Muzicalitate narativă în romanul românesc [Narrative 

musicality in the Romanian novel]. Incursiuni în Imaginar, 7, 11–
30. DOI:10.29302/InImag.2016.7.1  

 
Dimov, L., & Țepeneag, D. (2007). Onirismul estetic. Antologie de texte 

teoretice, interpretări critice și prefață de Marian Victor Buciu 
[Aesthetic oneirism. Anthology of theoretical texts, critical 
interpreta- tions, and preface by Marian Victor Buciu]. Curtea 
Veche.  

 
Elvireanu, S. (2017). Identităţi hibride în romanele lui Dumitru 

Ţepeneag [Hybride identities in Dumitru Ţepeneag’s novels.]. 
Incursiuni în imaginar, 8, 123-148. DOI:10.29302/InImag.2017.8.6  

 
Ilie, E. (Ed.). (2024). Un dicționar al exilului feminin românesc. Autoare 

emblematice, volume reprezentative [A dictionary of Romanian 
female exile. Emblematic authors, representative volumes]. 
Eikon.  

 
 Ilea, L.T. (2020). Imaginarul exilului și al diasporei [The imaginary of 

exile and diaspora]. In C. Braga (Ed.), Enciclopedia imaginariilor 
din România. Imaginarul literar [Encyclopedia of imaginaries in 
Romania. Literary imaginary] (pp. 295–310). Polirom.  

 
 Manolescu, F. (1991). Pamfile și broasca țestoasă [Pamfile and the 

turtle]. Luceafărul, (23).  
 
Papillon, J. (2023). Autothéorie [Autotheory]. In E. Bouju (Ed.), 

Nouveaux fragments dun discours théorique. Un lexique 
littéraire [New fragments of a theoretical discourse. A literary 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
286 

 

lexicon]. Codicille. https://codicille.pubpub.org/pub/papillon-
autotheorie/release/1  

 
Petru-Culianu, I. (2002). Arta fugii [The art of the fugue]. Polirom.  
 
Tsepeneag, D. (1973). Arpièges [Vain art of the fugue]. Flammarion.  
 
Tsepeneag, D. (2011). Le camion bulgare - Chantier à ciel ouvert [The 

Bulgarian truck]. POL.  
 
Wolf, W. (2008). The relevance of mediality and intermediality to 

academic studies of English literature. In M. Heusser, A. 
Fischer, & A. H. Jucker (Eds.), Mediality/intermediality (pp. 15–
43). Gunter Narr.  

 
Wolf, W. (2010). Metamusic? Potentials and limits of metareference in 

instrumental music Theo- retical reflections and a case study 
(Mozart, Ein musikalischer SpaSS). In W. Bernhardt & W. Wolf 
(Eds.), Self-reference in literature and music (pp. 1–32). Rodopi.  

 
Wolf, W. (2022). The concept transmediality, and an example: 

Repetition across arts/media. Aletria, 32(1), 213–232. DOI : 
10.35699/2317-2096.2022.35451. 

 
  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
287 

 

 
LA PRATIQUE INTERTEXTUELLE DANS L’ŒUVRE DE 

PIERRE MICHON5 
 

THE INTERTEXTUAL APPROACH IN THE WORK OF 
PIERRE MICHON 

 
 

Alina-Liana PINTICAN PETRIȘ 
Université Babeș-Bolyai de Cluj-Napoca, România 
Babeș-Bolyai University of Cluj-Napoca, Romania 

 
Email: pinticanalina@yahoo.com 

 
 
 

Abstract 
 

Pierre Michon’s work is an illustration of the contemporary generation 
of French writers, representing an original work, a mixture of erudition 
and imaginaton. The problematic perspective of this paper focuses on 
the practice of intertextuality, in some of his filiation novels and 
biographical fictions: Vies minuscules [Small lives], Vie de Joseph Roulin 
[The life of Joseph Roulin], Abbés [Abbots], La Grande Beune [The great 
Beune], Le Roi du bois [The king of the wood], Les Onze [The eleven]. In 
the beginning of this article, we are going to develop and nuance the 
theoretical framework underlying the analysis of intertextual elements 
in Michon’s work. We will use, offering it a broad development, the 
concept of intertextuality, which, on the one hand, constitutes a key 
element for the Michon’s textual ensemble, and, on the other hand, it 

 
5 Article History: Received: 15.08.2025. Revised: 12.09.2025. Accepted: 12.09.2025. 
Published: 15.11.2025. Distributed under the terms and conditions of the Creative 
Commons Attribution License CC BY-NC 4.0. Citation: PINTICAN PETRIȘ, A.-L. 
(2025). LA PRATIQUE INTERTEXTUELLE DANS L’ŒUVRE DE PIERRE 
MICHON [THE INTERTEXTUAL APPROACH IN THE WORK OF PIERRE 
MICHON] Incursiuni în imaginar 16. IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI 
LITERAR/ L’IMAGINAIRE ET LES ADAPTATIONS DU TEXTE LITTÉRAIRE/ 
LITERARY ADAPTATIONS AND THE IMAGINARY. Vol. 16. Nr. 1. 287-320. 
https://doi.org/10.29302/InImag.2025.16.1.12. No funding was received either for 
the research presented in the article or for the creation of the article. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
288 

 

presents an objective interest by situating and considering this text 
within the textual ensemble– political, social, cultural, historical- that 
generated it. We start from the hypothesis that intertextual practice 
determines and explains Michon’s artistic and aesthetic inclinations. 
This research summons Julia Kristeva’s intertextuality who privileges 
the modus of operation of the text and the dynamics that produce it 
without referring it to causes that would be external to it. This approach 
will allow us to focus on the intertextual traces in order to identify the 
forms present in the work. Intertextuality becomes a seal in Pierre 
Michon’s work, which is shown by the presence in his texts of rare 
words, collocations, allusions, quotation and symbolic constructions. 
Michon’s appeal to archive texts, cultural, pictorial and historic 
references, are the proof of erudition and a very rich cultural 
background inserted into his work with the purpose of confusing the 
reader. The presence of great authors such as Beckett, Faulkner, 
Flaubert, Bon, Rimbaud, Racine, Platonov, Dumas or Shakespeare are 
the proof that the contemporary literature could not exist without the 
back world and that it has to lean on this one. Pierre Michon mentions 
the texts which he discovered in his youth, the founding readings which 
gave him some boldness to enter literature. Erudite and books devourer, 
insatiable reader, he spends a lot of his time reading and makes his 
entrance to literature at the age of 38. By observing the references and 
allusions made by Michon in his work, the library that reveals itself is of 
considerable size. A general theoretical framework of intertextuality and 
functional aspects of intertextual practice will be essential for our 
approach. Developing and nuanced the theoretical framework means 
supporting the analysis of the intertextual elements in his work. The 
concept of intertextuality is a determining factor for the Michonian 
textual whole, and presents a target concern in that it situates and 
considers the text in the textual whole – political, historical, cultural – 
that created it. Pierre Michon’s writing is part of a permanent dialogue 
with the historical, literary and mythological tradition. Genette (1982) 
mentions that reading this type of texts brings out everything that puts 
the writer in a relationship, manifest or secret, with other texts (p. 7).6 
Intertextuality occupies a central place in his work, which is invaded by 
intertextual traces. Michon uses it in all its forms: implicit, explicit and 
references to books and works of art. 

This work aims to study the origins of these references, the 
richness of which shows a dense and erudite writing. The aim is to show 

 
6 Original text: « tout ce qui le met en relation manifeste ou secrète, avec 
d’autres textes. ». 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
289 

 

how the practice of intertextuality explains the writer’s artistic 
inclination. 

 
Keywords: intertextuality; reference; incursion; symbols; erudition. 

 
Résumé 

 
L’œuvre de Pierre Michon est une illustration de la génération 
contemporaine d’écrivains français, représentant une œuvre originale, 
un mélange d’érudition et d’imagination. La perspective problématique 
de ce travail se concentre sur la pratique de l’intertextualité, dans 
certains de ses romans de filiation et de fictions biographiques : Vies 
minuscules [Small lives], Vie de Joseph Roulin [The life of Joseph Roulin], 
Abbés [Abbots], La Grande Beune [The Great Beune], Le Roi du bois [The 
king of the wood], Les Onze [The eleven]. Au début de cet article, nous 
développerons également la nuance du cadre théorique qui sous-tend 
l’analyse des éléments intertextuels dans l’œuvre de Michon. Nous 
utiliserons, en lui offrant un développement large, le concept 
d’intertextualité, qui, d’une part, constitue un élément clé pour 
l’ensemble textuel de Michon, et, d’autre part, présente un intérêt 
objectif en situant et en considérant le texte de Michon dans l’ensemble 
textuel – politique, social, culturel, historique – qui l’a généré. Nous 
partons de l’hypothèse que la pratique intertextuelle détermine et 
explique les inclinations artistiques et esthétiques de Michon. Cette 
recherche nécessite l’invocation du concept d’intertextualité défini par 
Julia Kristeva, qui privilégie le fonctionnement du texte et les 
dynamiques qui le produisent, sans le référer à des causes qui lui 
seraient extérieures. Cette approche nous permettra de nous concentrer 
sur les traces intertextuelles afin d’identifier les formes présentes dans 
les œuvres de Michon. L’intertextualité devient un scellement dans 
l’œuvre de Pierre Michon, ce qui se manifeste par la présence dans ses 
textes de mots rares, de collocations, d’allusions, de citations et de 
constructions symboliques. L’appel de Michon aux textes d’archives, 
références culturelles, picturales et historiques, sont la preuve de 
l’érudition et d’un arrière-plan culturel très riche insérés dans son 
œuvre afin de dérouter le lecteur. La présence de grands auteurs tels 
que Beckett, Faulkner, Flaubert, Bon, Rimbaud, Racine, Platon, Dumas 
ou Shakespeare sont la preuve que la littérature contemporaine ne 
pourrait exister sans le monde derrière elle et qu’elle doit s’appuyer sur 
cela. Pierre Michon évoque les textes qu’il a découverts dans sa 
jeunesse, les lectures fondatrices qui lui ont donné une certaine audace 
pour entrer dans la littérature. Érudit et dévoreur de livres, lecteur 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
290 

 

insatiable, il passe beaucoup de temps à lire et fait ses débuts dans la 
littérature à l’âge de 38 ans. Notant les références et les allusions faites 
par Michon dans son œuvre, la bibliothèque qui se révèle est d’une taille 
considérable. Un cadre général théorique de l’intertextualité et des 
aspects fonctionnels de la pratique intertextuelle seront essentiels pour 
notre démarche. Développer et nuancer le cadre théorique signifie 
soutenir l’analyse des éléments intertextuels dans son œuvre. Le 
concept d’intertextualité constitue un facteur déterminant pour 
l’ensemble textuel michonien, et présente une préoccupation cible en ce 
qu’il situe et considère le texte dans l’ensemble textuel – politique, 
historique, culturel – qui l’a créé. L’écriture de Pierre Michon s’inscrit 
dans un dialogue permanent avec la tradition historique, littéraire et 
mythologique. La lecture de ses textes fait ressortir « tout ce qui le met 
en relation manifeste ou secrète, avec d’autres textes. » (Genette, 1982, 
p. 7). L’intertextualité occupe une place centrale dans son œuvre 
envahie par les traces intertextuelles. Michon l’utilise sous toutes ses 
formes : implicites, explicites et références aux livres, aux œuvres d’art. 

Ce travail vise l’étude des origines de ces références dont la 
richesse montre une écriture dense et érudite. Le but est de montrer 
comment la pratique de l’intertextualité explique le penchant artistique 
de l’écrivain. 

 
Mots-clés : intertextualité ; référence ; incursion ; symboles ; érudition. 

 
1. Cadre théorique 

 
Les années 1960 représentent « un moment critique », un 

renouvellement des études littéraires, où le texte est conçu en 
rupture complète avec les traditions académiques antérieures. 
L’intertextualité change les conditions de la lecture des textes et 
le regard du lecteur sur les œuvres littéraires. Il y a un défi d’une 
relecture savante qui embrasse tout ce qui précède le texte 
étudié. Les œuvres littéraires ne sont plus vues comme des 
entités closes sur elles-mêmes, mais comme les composantes 
d’un système relationnel. 

À partir des éclaircissements théoriques, nous nous 
proposons de capturer, dans les pages qui suivent, les relations 
intertextuelles que le texte michonien met en avant. C’est dans la 
culture du groupe Tel Quel [Tel Quel] que le concept est apparu, 
en 1968-1969, à la faveur de la Théorie d’ensemble [Overall 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
291 

 

theory], livre collectif signé par Julia Kristeva, Barthes, Derrida, 
Sollers, et Sèméiôtikè [Sèméiôtikè], essai de Julia Kristeva. Elle 
entend par intertextualité : « une interaction textuelle qui se 
produit à l’intérieur d’un seul texte », « une notion qui sera 
l’indice de la façon dont un texte lit l’histoire et s’insère en elle ». 
(Foucault et al., 1968a, pp. 311-312). L’intertextualité consiste dans 
un système de relations et d’interactions et est générée à la fois 
par l’écrit et par la lecture et n’est pas matériellement capturable. 
Accepter le texte comme intertextualité signifie le penser, au 
niveau de l’écrit mais aussi au niveau de la lecture, au sein de 
l’ensemble textuel constitué par la société et l’histoire. Par 
intertexte, nous entendrons le texte comme lieu de carrefour, de 
rencontre avec l’ensemble socio-historique de l’humanité, le texte 
entier traversé de textes. 

Il s’avère nécessaire de faire une distinction entre le mot-
clé de notre travail, l’intertextualité, et le plagiat. L’intertextualité 
est un travail créatif, un procédé littéraire qui a le but d’enrichir 
le sens du texte, de créer un dialogue entre les œuvres. Faire 
référence à un autre texte par l’allusion, la citation, le pastiche, la 
réécriture est une pratique reconnue comme normale en 
littérature tandis que le plagiat est considéré comme fraude 
intellectuelle, une appropriation d’un texte sans la citation de la 
source et est sanctionné moralement, académiquement et 
légalement. 

Dans Les problèmes de la structuration du texte [The 
Problems of Restructuring the Text], Julia Kristeva soutient qu’un 
texte n’est pas le produit d’un seul auteur, mais de sa relation 
avec d’autres textes, avec la multitude de codes et des 
conventions esthétiques et paraesthétiques. « Le texte est donc 
une question de productivité […] une permutation de textes, une 
inter-textualité : dans l’espace d’un texte, plusieurs énoncés tirés 
d’autres textes se croisent et se neutralisent ». (Kristeva, 1969a, p. 
113). L’intertextualité est cette « interaction textuelle qui se 
produit au sein d’une seul texte […] la manière concrète dont 
l’intertextualité se réalise au sein d’un texte donné, déterminera 
la caractéristique majeure d’une structure textuelle ». (Kristeva, 
1969b, p. 266). Elle considère tout texte un intertexte, d’autres 
textes, « ceux de la culture antérieure et ceux de la culture 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
292 

 

environnante, sont présents en lui, à des niveaux différents, sous 
des formes plus ou moins identifiables ». 

Et parce que nous sommes entourés de toutes parts par le 
texte, Roland Barthes conclut que c’est précisément cela 
l’intertexte : « l’impossibilité de vivre hors du texte infini ». 
(Barthes, 1973, p. 59). 

Nous allons montrer dans les pages suivantes que les 
différents théoriciens de l’intertextualité semblent se compléter 
sur l’approche fonctionnelle de la notion. Le terme s’est 
développé à l’aide des adeptes du structuralisme tels que Roland 
Barthes et les membres du Tel Quel. Il s’est aussi développé à 
partir de la théorie du dialogisme et de la polyphonie lancée par le 
théoricien russe, Mikhaël Bakhtine en 1929. Il se réfère à l’analyse 
translinguistique du discours qui implique l’idée de dialogisme, 
précédant aussi la notion d’intertextualité. Le théoricien, dans 
Les problèmes de la poétique de Dostoïevski [The problems of 
Dostoevsky’s poetics], parle d’un roman polyphonique 
(combinaison simultanée d’éléments/voix). La mission de 
Dostoïevski était de « construire un univers polyphonique » et de 
« démolir les formes existantes du roman monologique » 
(homophonique). (Bakhtine, 1970a, pp. 10-11). Chez lui, 
l’ouverture dialogique est réalisée au moment du processus de 
création et au moment de son achèvement, restant un élément 
nécessaire de la forme. La parole de l’auteur parle d’une personne 
présente qui l’entend et qui peut lui répondre. Le héros est le 
porteur d’une parole qui a toute sa valeur et non un objet 
silencieux de la parole de l’écrivain. La conception du héros est 
une conception du mot. Dostoïevski se tourne vers le héros 
comme s’il se dirigeait vers un autre mot, d’où l’ouverture 
dialogique. Bakhtine parle de la possibilité qu’un texte soit 
interprété sous plusieurs angles et a souligné l’importance 
d’interpréter le sens du point de vue du contexte social et 
historique. La relation entre le lecteur et le texte implique la 
subjectivité du lecteur, sa culture, son rapport sur le monde. Le 
lecteur peut s’identifier aux personnages, il peut aussi établir des 
liens avec d’autres œuvres lues. Chaque lecture est une rencontre 
entre les mots de l’auteur et l’imaginaire du lecteur. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
293 

 

Une œuvre écrite ne peut pas avoir une signification 
unique, sans rapport avec d’autres œuvres antérieures ou futures. 
Les énoncés ne sont pas indépendants, les expressions sont 
dialogiques, leur signification dépend des expressions 
précédentes (Bakhtine, 1970b). Cette perspective est reprise par 
Julia Kristeva et définie par intertextualité. Elle emprunte le 
concept de dialogisme à Bakhtine et, dans son travail, elle parle 
de l’importance de l’intertextualité pour l’existence du texte 
littéraire. Le critique soutient l’idée que le texte se réfère toujours 
à d’autres textes auxquels il s’oriente. Bakhtine (1970c) précise 
que les idées de Dostoïevski apparaissent dans ses œuvres sous 
forme de maximes, de phrases et que l’image de l’idée ne peut 
pas être séparée de l’image de l’homme qui est nommé « porteur 
des idées ». (Bakhtine, 1970 c, p. 118). Dans la vision de l’artiste 
Dostoïevki, l’idée est déclenchée au point de la rencontre 
dialogique des consciences, des voix et elle est comme le mot, 
veut être « entendue et répondue par d’autres voix ». (Bakhtine, 
1970d, pp. 121-122). Dostoïevski a créé les images vives des idées 
qu’il a découvertes dans la réalité existante. Il avait ce don de les 
capturer, en les incluant dans le grand dialogue de ses romans. 
Son dialogisme conduit à la genèse du concept d’intertextualité, 
intensément utilisé dans la critique littéraire. 

Les idées de Roland Barthes sur la textualité occupent 
une place particulière. Dans la Théorie du texte [Text theory] 
(1973), le structuraliste considère l’intertextualité comme 
constitutive de tout texte : 

 
Le texte redistribue la langue (il est le champ de cette 
redistribution). L’une des voies de cette déconstruction-
reconstruction est de permuter des textes, des lambeaux 
de textes qui ont existé ou existent autour du texte 
considéré, et finalement en lui : tout texte est un intertexte ; 
d’autres textes sont présents en lui, à des niveaux variables, 
sous des formes plus ou moins reconnaissables : les textes 
de la culture antérieure et ceux de la culture environnante ; 
[…] L’intertextualité, condition de tout texte, quel qu’il soit, 
ne se réduit évidemment pas à un problème de sources ou 
d’influences ; l’intertextuel est un champ général de 
formules anonymes, dont l’origine est rarement repérable, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
294 

 

de citations inconscientes ou automatiques, données sans 
guillemets (Barthes, 1973a, pp. 816-817). 

 
Dans Le Plaisir du texte [The pleasure of the text], Roland 

Barthes définit l’intertexte comme l’impossibilité de vivre en 
dehors « du texte infini – que ce soit Proust ou le quotidien, ou 
l’écran de télévision : le livre fait le sens, le sens fait la vie. » 
(Barthes, 1973b, p. 57). Le critique structuraliste présente le 
concept de texte qui désigne tissu ; mais alors que précédemment 
la critique mettait l’accent sur « le tissu fini, le texte étant un 
voile derrière lequel il fallait aller chercher la vérité, le message 
réel, le sens », la théorie actuelle du texte se détourne du texte-
voile et cherche à percevoir le tissu dans sa texture, dans 
l’entrelacs des codes, des formules, au sein duquel le sujet se 
place et se défait, telle « une araignée qui se dissoudrait elle-
même dans sa toile » (Barthes, 1973c, p. 55). Influencé par les 
recherches de Julia Kristeva, Roland Barthes introduit l’idée que 
l’origine du texte est la pluralité des voix, des autres mots, des 
textes, des énoncés. 

Le champ s’élargit vers les années 1980, avec Gérard 
Genette qui propose un mot définissant des relations textuelles – 
transtextualité – qui englobe l’architextualité, la métatextualité, 
la paratextualité, l’hypertextualité et l’intertextualité. Le terme 
intertextualité peut couvrir plusieurs relations entre le texte et 
son extérieur. Le critique structuraliste classifie ces rapports. 
L’intertextualité vise l’incorporation de fragments de texte 
provenant d’autres sources à travers la citation, l’allusion, le 
plagiat. Les références textuelles ou non, ont le but de mettre le 
lecteur en relation avec le texte, l’interpeller. L’accumulation de 
références dans le corps du texte renvoie aux domaines culturels : 
la littérature, les arts, l’histoire et la politique. La paratextualité 
suppose la relation du texte à son sous-texte à travers les notes de 
bas de pages, les titres, les sous-titres, la préface. L’architextualité 
vise l’auto-désignation d’un texte comme faisant partie d’un 
genre artistique. « La relation du texte aux genres littéraires », 
suggère l’auteur (Genette, 1982), a à voir avec « les attentes du 
lecteur et donc avec sa perception des œuvres littéraires ». Le 
lecteur est celui qui fait vivre un texte en lui donnant une 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
295 

 

signification. Chaque lecture est donc singulaire, car elle dépend 
du contexte personnel, culturel et historique du lecteur. Le 
lecteur joue un rôle actif dans la construction du sens. Il peut 
établir des liens entre les textes, la lecture devient alors un 
dialogue silencieux entre le texte et le lecteur. 

Dans la vision de Gérard Genette, « la relation 
transtextuelle […] unit un commentaire au texte qu’il commente : 
pendant des siècles, les critiques littéraires ont produit des 
métatextes sans le savoir » (Genette, 1979/1994, p. 82). 

Le critique définit l’hypertextualité comme une relation 
qui unissait un texte B à un texte préexistant (hypotexte) auquel 
il se greffait d’une manière qui n’est pas celle du commentaire. 

Les idées de Philippe Sollers sur le texte concluent le 
cadre théorique dédié à l’intertextualité : « un texte s’écrit avec 
des textes et pas seulement avec des phrases ou des mots [...] le 
travail intertextuel s’étend également à l’aspect phonique, ainsi 
qu’à la syntaxe et à la logique immanente des textes traités ». 
(Foucault et al., 1968b, pp. 280-281). 

En conclusion, le texte est classé en trois niveaux 
principaux : 

- « une couche profonde : l’écriture comme mise en 
scène et englobement de la représentation ». ((Foucault et al., 
1968c, p. 281). 

- « une couche intermédiaire : l’intertextualité, le 
corps matériel ». 

- « une couche superficielle : des mots, comptines, 
phrases, séquences (l’écriture) » (Foucault et al., 1968d, p. 281). 

Les théoriciens de l’intertextualité mettent en évidence le 
rôle de l’écrivain, sa culture littéraire et les références personnelles 
que l’on peut trouver dans les textes littéraires. Les pistes 
principales d’analyse autour de l’intertexte sont : la présence de la 
grande littérature, l’intertextualité religieuse, l’intertextualité 
historique et mythologique, l’autotextualité et la métalittérature. 

L’érudition solide baigne l’œuvre de Pierre Michon, le 
lecteur y identifie des détails et des symboles qu’il faut décrypter. 
Il s’agit d’une érudition exigeante dont l’univers esthétique avec 
la passion pour les mots rares et les subtilités syntaxiques, n’est 
pas accessible tout de suite. Allusions subtiles, syntagmes rares, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
296 

 

constructions symboliques constituent la preuve de l’érudition 
inculquée au texte (Pintican, 2018a). 

Vies minuscules [Small lives] est une œuvre 
profondément intertextuelle où l’intertextualité sert à construire 
la voix singulière du narrateur, à insérer les destins de gens 
minuscules dans une continuité littéraire, historique, dans la 
mémoire collective, à tisser des liens entre les minuscules et 
l’universel. C’est un dialogue avec la littérature, l’histoire, la 
mythologie, qui permet à l’auteur d’élever les vies minuscules au 
rang de figures légendaires. Chez lui, l’intertextualité n’est pas 
seulement citationnelle. Elle est existentielle, les figures du passé, 
les écrivains et les artistes ne sont pas de références mortes, mais 
des présences avec lesquelles Michon entre souvent en dialogue. 

 
2. Intertextualité littéraire 

 
Borges, Beckett, Faulkner, Flaubert, Bon, Rimbaud, 

Racine ou Quignard sont des grands auteurs qui apparaissent au 
cours de ses récits, aussi bien que les textes Manon Lescaut 
[Manon Lescaut], Salammbô [Salammbô], Booz endormi 
[Sleeping booz], L’Île au trésor [Treasure island]. Pierre Michon 
admire les Grands Auteurs et avoue même ne pouvoir rien faire 
sans l’arrière-monde et son besoin de s’appuyer sur Beckett, 
Platonov, Dumas ou Shakespeare semble nécessaire. Le rapport 
de l’écriture michonienne au savoir et à l’érudition permet la 
révélation et stimule l’imagination. Il s’y ajoute des figures ou 
allusions qui appartiennent à un fonds culturel du narrateur : 
lorsqu’il « débitait ses pompeux sermons à des paysans 
respectueux qui n’y comprenaient goutte et des paysannes 
séduites », Bandy est comparé au « pauvre Mallarmé fascinant 
l’auditoire d’un meeting prolétariat » : « j’imagine sa rage secrète, 
lorsqu’il débitait ses pompeux sermons à des paysans respectueux 
qui n’y comprenaient goutte et des paysannes séduites, comme 
un pauvre Mallarmé fascinant l’auditoire d’un meeting 
prolétarien » (Michon, 1983a, p. 188). Avec sa taille droite dans la 
veste de chasse, avec des poches dans le dos et des boutons de 
métal frappés de cors en relief », l’abbé est comme « un haut-
missionnaire des jodhpurs » qui boit d’une gorgée, tenant le verre 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
297 

 

avec « une ferme délicatesse, comme s’il était d’or » (Michon, 
1983b, p. 169). Chaque minuscule est une figuration d’un écrivain 
possible, un double du narrateur. 

Le récit michonien capte le réel à travers des existences 
infimes et cette intention est balzacienne. L’intertextualité 
introduit dans les récits le personnage cliché – le bâtard, Antoine 
Peluchet qui se souvient du Vautrin de Balzac, parti à la conquête 
de la gloire et de la fortune, ce qui figure « la rage de quitter, 
sainteté ou vol de grand chemin ». 

Le style de William Faulkner exerce une influence 
profonde sur l’écriture de Pierre Michon. Avec Abbés [Abbots] et 
La Grande Beune [The Great Beune], l’influence du style 
hypnotique et circulaire de Faulkner est bien ressentie. Il parle de 
ses lectures fondatrices : Absalon, Absalon ! [Absalon, Absalon !] 
et Booz endormi [Sleeping booz]. Le premier est le texte qui 
ouvre pour Michon une porte à la littérature, une voix pour 
l’écriture, c’est « un texte sacré » qui donne de l’énergie – il 
commence à écrire les Vies minuscules [Small lives]. C’est le trait 
biographique qui a fondé Pierre Michon, la reconnaissance d’un 
père absent, car William Faulkner souffrait, lui aussi, d’un 
manque de père. Booz endormi [Sleeping booz], un texte 
fondateur pour l’œuvre michonienne, c’est une autre histoire de 
père. Pierre Michon parle d’Absalon, Absalon ! [Absalon, 
Absalon !] à la BNF, à Paris en 1999. Lorsque sa mère est en train 
de mourir il a eu besoin d’un père et a fait appel aux pères de la 
littérature, il a trouvé du secours dans les livres. Comme Faulkner, 
Michon construit des récits non chronologiques. Dans les Vies 
minuscules [Small lives], dans le chapitre Vie d’André Dufourneau 
[The life of André Dufourneau], l’histoire n’est pas linéaire. Elle est 
construite par bribes, à travers les souvenirs du narrateur, les 
mythes personnels, les ratures de la mémoire. Le récit est un 
travail de recomposition du passé, comme chez Faulkner, le « 
père du texte ». 

 
Nos rencontres postérieures pourraient être racontées par 
un des douloureux idiots de Faulkner, de ceux que hantent 
la perte et le désir de perdre, puis la théâtralisation et le 
radotage de la perte : à Lyon (je la rejoignais au hasard de 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
298 

 

ses tournées) où je bus – ou perdis – en un jour le peu 
d’argent de mon séjour ; je montai vers Fourvières avec des 
jambes de plomb ; je n’avais plus même le goût de poser la 
main sur Marianne (Michon, 1983c, pp. 169-170). 

 
Dans les Vies minuscules [Small lives], Pierre Michon 

figure un monde habité par les morts qu’il veut ranimer et on y 
trouve un passage semblable au style faulknerien, Il s’agit des 
ancêtres disparus dont le souvenir rappelle les générations 
passées : 

 
Alors à nouveau les vieux vinrent des Cards, et de Mazirat 
les autres vieux, les premiers en carriole et les seconds en 
Rosalie ; et peut-être se demandaient-ils à part soi quel 
sang noir s’était là révolté, quelles justes vengeances 
n’avaient fait de ce petit corps qu’une bouchée, quelle fille 
d’Atrée paysan on avait mangée. Et dans la côte raide de 
Villemomy Félix, rênes en main avec son chapeau noir, 
buté, injuriant le cheval, pensait que c’était là les 
Gayaudon qui expiaient, et sa légèreté à lui, son goût 
d’ancien dragon pour l’apparat facile, les alezanes, les 
buffleteries, les roses, son agronomie farfelue qui déjà 
ruinait les Cards ; et les vieux Mouricaud revivaient dans 
Élise, Léonard l’ancêtre se levait (Michon, 1983d, p. 242). 

 
Michon, comme Faulkner fait entendre la pluralité de 

voix. On sent que d’autres voix parlent par le narrateur : celle du 
village, des morts, de la famille, de la littérature. Michon fait de la 
Creuse, rurale et marginale, un lieu universelle, comme Faulkner 
invente un comté fictif. La même fascination faulknerienne pour 
les petites communautés est rencontrée chez Michon. 

Il reconnaît Proust comme un maître. Il avoue que la 
lecture de À la recherche du temps perdu [In search of lost time] a 
été fondatrice pour son rapport à l’écriture. Les thèmes du temps, 
de la mémoire et de la littérature comme salut sont retrouvés 
chez les deux. Dans La Grande Beune [The Great Beune], le 
narrateur, jeune instituteur, est un lecteur passionné de Proust. 
Dans Vies minuscules [Small lives] l’intertextualité semble un 
hommage à la phrase de Proust : 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
299 

 

 
Ce que j’exigeais en vain, dans une rage et un désespoir 
croissant, c’était hic et nunc un chemin de Damas ou la 
découverte proustienne de François le Champi dans la 
bibliothèque des Guermantes, qui est le début de la 
Recherche et en même temps sa fin, anticipant toute 
l’œuvre dans un éclair digne du Sinaï. J’ai compris, trop 
tard peut-être, qu’aller à la Grâce par les Œuvres, comme à 
Guermantes par Méséglise, c’est ‘la plus jolie façon’, la 
seule en tout cas qui permette d’apercevoir le port ; ainsi 
un voyageur qui a marché toute la nuit entend à l’aube la 
cloche d’une église conviant un village encore lointain à 
une messe que lui, le voyageur qui se hâte dans la rosée 
des trèfles, va manquer, passant le porche à l’heure 
enjouée où les enfants de chœur dévêtus desservent les 
burettes, rient dans la sacristie. Mais ai-je vraiment 
compris cela ? je n’aime pas marcher la nuit (Michon, 
1983e, pp. 165-166.). 

 
La référence à l’œuvre de Proust envisage l’œuvre 

michonienne comme ambivalente : un travail – Méséglise et le 
résultat de la Grâce – Guermantes. Michon s’exerce à la manière 
des antithétiques poètes baroques, en employant des mots qui 
traduisent de l’ambiguïté : 

 
Une matinée exaltée, inféconde et funèbre, mais je le 
répète, gaie, commençait ; j’étais flamme et feu froid, 
j’étais glace qu’on brise et dont les beaux éclats, si variés, 
étincellent ; des phrases trop pressées, profuses et 
guillerettes sinistrement, traversaient sans trêve mon 
esprit (Michon, 1983f, p. 219). 

 
Comme Proust, Michon cherche dans Vies minuscules 

[Small lives], à arracher des figures à l’oubli par le biais de la 
remémoration. Chez Pierre Michon, le temps et la mémoire ne 
sont pas salvateurs, mais tragiques et destructeurs. L’écriture ne 
sauve pas toujours. Michon donne une densité proustienne aux 
figures oubliées, marginales. 

Érudit et « dévorateur des livres », lecteur insatiable et 
écrivain exigeant, Pierre Michon fait la découverte des textes 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
300 

 

d’Hugo et de Flaubert à l’aide de son maître qui lit aux élèves 
dans la classe, et grâce à sa grand-mère qui récite à l’enfant des 
poésies de La Légende des siècles [The legend of the centuries] 
(Pintican, 2018b). L’écriture michonienne est minutieuse et 
l’attention portée au style renvoie à Bouvard et Pécuchet [Bouvard 
et Pécuchet] ou Un cœur simple [A simple heart]. Flaubert 
influence le travail stylistique intense, la recherche de la phrase 
parfaite, mais contrairement à lui, qui cherche l’impersonnalité, 
Pierre Michon expose l’écrivain comme figure souffrante, dévorée 
par la littérature. Le recours aux textes ou aux personnages de 
Cervantes, de Flaubert, Faulkner, Hugo ou Melville, c’est pour 
convaincre les lecteurs de les lire car il avoue être « l’écrivain 
despotique » avec le lecteur, celui-ci le suit ou pas7. 

Dans la Vie de Joseph Roulin [The life of Joseph Roulin], 
l’attitude de stupéfaction de Joseph Roulin est comparée à celle 
de Sancho Panza devant le Chevalier de la Manche : 

 
Et Roulin, qui ne connaissait pas la théorie mais en voyait 
l’incarnation indubitable, en était baba ; car cela ne se voit 
pas tous les jours ; de même Sancho, devant le Chevalier 
de la Manche, se posait des questions ; et sans doute 
devant l’autre Incarnation, celle dont la théorie avait trois 
mille ans de bouteille, dont les feuillets devenaient corps 
dans les champs de melons de la Judée, cadastrés aussi et 
nommés, sans doute les apôtres étaient-ils babas de la 
sorte. (Michon, 1998, p. 41). 

 
Roulin est un homme simple et modeste mais sa 

rencontre avec le peintre Van Gogh le plonge dans une sorte de 
stupéfaction face à l’art, une révélation poétique. Témoin de la 
transformation de son image en un œuvre d’art par les plusieurs 
portraits réalisés par Van Gogh, il se confronte à une dimension 
poétique et abstraite. Contrairement, Sancho Panza, le chevalier 
de Don Quichotte a des réactions plus pragmatiques et réalistes. 
Face à des situations qui contestent la logique, Sancho cherche 
des explications plus simples, plus logiques. 

 
7 Laval, M. (2007). Entretien : Pierre Michon [Interview : Pierre Michon]. 
Télérama, no 3015. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
301 

 

On reste dans le monde de la fiction pour l’évocation des 
lectures de l’adolescence de Roland Bakroot, personnage des Vies 
minuscules [Small lives] qui le situe entre fiction et réalité. Envers 
les écritures avant-gardistes, maintes fois persiflées, l’écrivain 
éprouve de la mélancolie et de l’encouragement : 

 
Une matinée exaltée, inféconde et funèbre, mais je le 
répète, gaie, commençait […] des phrases […] 
fleurissaient à mes lèvres qui les jetaient dans l’espace 
triomphal de la chambre […] Comme j’allais bien écrire ! 
me disais-je pourtant ; ne suffisait-il pas que ma plume 
maîtrisât le centième de cette fabuleuse matière ? 
(Michon, 1983g, p. 219). 

 
Roland Barthes affirme dans Le Plaisir du texte [The 

pleasure of the text] que « le texte est un tissu de citations, issues 
des milles foyers de la culture ». (Barthes, 1973d, p. 55). La même 
idée repose au cœur de la poétique michonienne, le texte de 
Michon est un palimpseste, ses récits sont tissés de références 
littéraires, bibliques, mythologiques et picturales. Michon admire 
Roland Barthes, mais il ne le suit aveuglément. Il y a des concepts 
barthésiens présents chez Michon : le texte tissu de citations, la 
jouissance du texte – l’écriture est mystique, extatique, la mort de 
l’auteur qui revient comme figure dédoublée. 

Pierre Michon atteste la présence de Roland Barthes dans 
le récit des Vies [Lives]: 

 
Vies minuscules [Small Lives] est le dernier livre du XIXe 
siècle, mais un pseudo-livre du XIXe siècle écrit après les 
avant-gardes. C’est une bizarre mixture que je n’ai jamais 
bien comprise : c’était écrit comme si Chateaubriand ou 
Flaubert avaient lu Barthes. C’était conscient ; à l’époque 
d’où cette espèce de ricanement archaïque, de spectralité8. 

 
La notion d’écriture blanche, « une écriture d’absence, le 

degré zéro du style », apparaît dans l’un des chapitres des Vies 

 
8 Leclair, B. (2006). Pierre Michon, pirate au long cours [Pierre Michon, long-
term pirate]. Quinzaine littéraire. no 919, p. 9. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
302 

 

minuscules [Small lives], Vie de Georges Bandy [The Life of 
Georges Bandy] et le concept appartient à Barthes, Le Degré zéro 
de l’écriture [The zero degree of writing]. C’est une forme 
d’écriture plate, neutre, impersonnelle. 

 
Tout style avait disparu ; le sermon parfaitement atone 
était délesté de tout nom propre ; plus de David, plus de 
Tobie, plus de fabuleux Melchior ; des phrases sans 
période et des mots profanes, la pudeur un peu niaise des 
poncifs, du sens dévoilé, de l’écriture blanche. (Michon, 
1983h, p. 210). 

 
La citation présente le moment où l’abbé a abandonné le 

style soutenu, la rhétorique et s’est consacré au style nu. 
Arthur Rimbaud représente une référence majeure dans 

l’écriture michonienne. Comme Michon, Rimbaud est 
l’adolescent en rupture avec le monde. L’idéal poétique que le 
narrateur des Vies [Lives] projette sur ses vies minuscules est 
proche de la quête de l’absolu rimbaldienne. Le rêve d’écrire chez 
les petites vies est imprégné de la hantise rimbaldienne 
d’atteindre l’absolu par les mots, la quête du verbe. Michon 
reprend parfois des images et des rythmes rimbaldiens. 
L’intertexte est plus présent dans Rimbaud le fils [Rimbaud the 
Son] comme moyen pour Michon d’évoquer sa naissance comme 
écrivain, assez tardive (à 37 ans), en antithèse avec celle d’Arthur 
Rimbaud qui est devenu poète à 16 ans, pour abandonner la 
poésie à 20 ans. Rimbaud reste un modèle absolu de l’écrivain 
fulgurant, un génie précoce, une inspiration sauvage. 

La citation de la Vie de la petite morte [The life of the little 
dead girl], emprunté à Arthur Rimbaud – « la petite morte 
derrière les rosiers » - plonge la scène dans la fiction et fait de « la 
petite morte », un symbole : 

 
C’était bien elle, ‘la petite morte, derrière les rosiers’. Elle 
était là, devant moi. Elle se tenait bien naturelle, elle 
profitait du soleil. Elle avait dix ans d’âge terrestre, elle 
avait grandi, moins vite que moi il est vrai, mais les morts 
ont le temps de s’attarder […] Je la tins avec passion dans 
mon regard, le sien un instant me porta ; puis elle tourna 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
303 

 

les talons et la petite robe dansa dans la lumière, elle s’en 
alla sagement, à pas menus et décidés, vers un pavillon à 
véranda (Michon, 1983i, p. 246). 

 
L’écrivain admire beaucoup Jean Genet et Samuel Beckett 

pour leur manière d’évoquer des destins brisés, mais magnifiés 
par le verbe. Genet sacralise les marginaux et Michon les vies 
obscures. Chez les deux il y a une réversibilité du bas et du haut 
et ce qui est infâme peut devenir sublime par la langue et 
l’écriture. André Dufourneau, un petit paysan, est élevé à la 
dignité quasi-mystique par le style. Chez les deux, le verbe crée 
des martyrs et des saints. Personne d’origine modeste, confié aux 
arrière-grands-parents de Michon par l’assistance publique, 
André reçoit du savoir grâce à la grand-mère maternelle de 
l’écrivain, Élise, mais à cause de l’exclusion, il ne va pas connaître 
la « grandeur », mais « la nostalgie et le désir de la grandeur » : 

 
L’enfant écoute, répète craintivement d’abord, puis avec 
complaisance. Il ne sait pas encore qu’à ceux de sa classe 
ou de son espèce, nés plus près de la terre et plus prompts 
à y basculer derechef, la Belle Langue ne donne pas la 
grandeur, mais la nostalgie et le désir de la grandeur 
(Michon, 1983j, pp. 15-16). 

 
L’apprentissage ne se fait que d’une manière 

segmentaire : 
 

Il toucha des manuels d’arithmétique, de géographie ; il les 
serra dans son paquetage qui sentait le tabac, le jeune 
homme pauvre ; il les ouvrit et connut la détresse de qui 
ne comprend pas, la révolte qui passe outre, et, au terme 
d’une alchimie ténébreuse, le pur diamant d’orgueil dont 
l’entendement éclaire, le temps d’un souffle, l’esprit 
toujours opaque (Michon, 1983k, p.18). 

 
Pour conquérir la « grandeur » et épouser la Belle Langue 

à laquelle il a été initié par Élise, André Dufourneau part pour 
l’Afrique où il s’illusionne : il veut devenir maître, avoir le pouvoir 
sur les individus. Dufourneau est le dominé, associé aux esclaves 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
304 

 

grâce à sa langue, sa culture, sa ruralité, ses origines. Il est mort 
de la main de ceux qu’il a voulu opprimer9. 

Le narrateur est un témoin, il est le messager des vies 
désastreuses qu’il raconte : « Et moi seul, j’échappai, pour venir te 
le dire » (Michon 1983 l, p. 136). 

Samuel Beckett a influencé toute une génération sur la 
technique du dépouillement, ou dénudation, une caractéristique 
de son œuvre qui se manifeste dans la manière de réduire la 
complexité des objets, des lieux, des événements, des 
personnages et même de la langue, pour souligner des aspects 
essentiels de l’existence et de la condition humaines. Michon 
reprend cette contrainte entre grandeur du langage et son échec, 
l’écriture n’atteint jamais son objet. Dans Vies minuscules [Small 
lives], il parle « d’écrire pour ceux qui n’ont pas eu droit à la parole 
», de donner une voix à des personnes ordinaires qui ont vécu des 
vies souvent oubliées. La nouvelle Vie du Père Foucault [The life of 
Father Foucault] qui fait partie du livre Vies minuscules [Small 
lives] en est illustrative. Le narrateur, blessé à la suite d’une 
altercation qu’il a provoquée sous l’effet de la boisson, et le Père 
Foucault, atteint d’un cancer à la gorge, se retrouvent réunis dans 
le même hôpital. Le nom du père fait allusion au philosophe 
Michel Foucault, dont le livre Vie des hommes infâmes, [Life of 
infamous men] a inspiré Pierre Michon. Le malade, veuf et sans 
enfant, est illettré, donc étranger à l’univers des livres. Il refuse 
d’aller dans un hôpital parisien afin d’être guéri à cause de la honte 
et la crainte d’avoir à remplir des papiers administratifs et d’avoir à 
avouer publiquement son illettrisme. Le narrateur, emprisonné 
dans la stérilité d’une vocation d’écrivain bouleversée, découvre 
chez le père Foucault un amour fou de la parole auquel il aspire 
sans avoir l’audace de l’admettre. 

 
Cet homme qui jamais ne traça une lettre, était plus 
écrivain que moi : à l’absence de la lettre, il préférait la 
mort. Moi, je n’écrivais guère ; je n’osais davantage mourir ; je 

 
9 Pintican, Alina, Intertextes culturels [Cultural Intertextes]. Journal of Romanian 
Literary Studies, ed. Iulian Boldea, UPM, no. 13, Tg. Mureş, Editura Arhipelag 
XXI, 2018, pp. 44-45. 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
305 

 

vivais dans la lettre imparfaite, la perfection de la mort me 
terrifiait. Comme le père Foucault cependant, je savais ne rien 
posséder ; mais, comme mon agresseur, j’eusse voulu plaire, 
gloutonnement vivre avec ce rien, pourvu que j’en dérobasse 
le vide derrière un nuage de mot (Michon 1983 m, p. 158). 

 
Chez Pierre Michon et Samuel Beckett, on retrouve 

l’attente et l’absence : l’attente absurde, sans fin dans En 
attendant Godot [Waiting for Godot] (les deux personnages 
principaux, Vladimir et Estragon, attendent un certain Godot, qui 
ne viendra jamais) qui devient une métaphore de la condition 
humaine, et l’attente d’une révélation, d’un événement fondateur 
(écrire « la grande œuvre ») qui n’arrive pas, ou arrive trop tard. 

 
3. Intertextualité historique et mythologique 

 
L’écrivain convoque l’histoire de la France rurale et la 

mémoire collective paysanne, avec des échos à l’historien majeur 
du XIXe siècle, Jules Michelet et à la tradition orale. Michon 
cherche à donner une voix aux petits paysans, aux marginaux, 
aux figures locales du Limousin, aux gens absents de la grande 
Histoire, mais qui méritent d’être « sauvés de l’oubli ». Ce fait 
suppose la reconstitution de la mémoire collective, nourrie par la 
souffrances des « vies minuscules », leur combat et leur 
espérance, par la littérature. Chez Michon, c’est un thème assez 
profonde, mais sans être exprimé d’une manière explicite. La 
mémoire collective est mythifiée, fabriquée par le récit. 
Contrairement à Jules Michelet qui voulait reconstituer une 
mémoire nationale, chez Michon la mémoire collective est 
fragmentaire, trouée, subjective, il accepte les blancs, les silences 

On retrouve le rapport entre les petites vies et les grands 
événements dans Vies minuscules [Small lives], Les Onze [The 
eleven], Abbés [Abbots] ou La Grande Beune [The Great Beune]. 
Même si ces vies modestes n’ont pas laissé aucune trace dans 
l’Histoire, l’écrivain leur donne une éternité et choisit de raconter 
ces vies avec une langue élevée, sacrée, faisant de la littérature un 
acte de justice mémorielle. Ces gens sont affectés par les grands 
événements de l’histoire : la Seconde Guerre Mondiale, la 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
306 

 

Révolution, la présence du clergé. La guerre apparaît comme 
quelque chose qu’on ne nomme pas mais qui a laissé des traces 
indélébiles. Le personnage qui apparaît dans la Vie de Georges 
Bandy [Life of Georges Bandy] a été un prêtre charismatique très 
admiré par le narrateur enfant. On assiste à la chute progressive de 
cette figure représentant l’Église : Bandy devient un alcoolique. 
Cette chute est métaphorique de la crise morale que traverse la 
société après les deux guerres, la perte des repères spirituels. 

Le clergé est lié à la mémoire collective rurale, vu comme 
héritage culturel, comme une forme de transmission du savoir. 
L’Église était le seul accès au langage, à l’Histoire. Il y a chez 
Pierre Michon une empreinte quasi sacrée de l’écriture, écho de 
l’épopée antique : donner de la beauté à l’échec. Même si les 
personnages viennent d’un monde des oubliés, des anonymes, 
l’écrivain les élève au rang de héros tragiques et leurs destins 
deviennent des épopées intérieures. La langue qu’il utilise pour 
décrire les figures rurales déchues (les ratés, les fous ou les 
alcooliques) est sacrée, poétique et rappelle celle de la Bible ou 
des tragédies grecques. Ces personnages soumis à une fatalité 
continuelle (poids familial, historique, silence, misère sociale) 
essaient de dépassser leur condition et se hisser hors de 
l’anonymat à travers l’art, la foi, l’amour, l’écriture mais tombent 
dans l’échec. Eugène et Claudie, personnages des Vies minuscules 
[Small Lives], hantés par l’isolement et la solitude, vivent dans un 
petit hameau rural du centre de la France. Le théme de la 
solitude, omniprésent dans l’œuvre fait référence à la solitude du 
narrateur face à l’écriture. Le narrateur est dans une position de 
chute et avoue son incapacité et ses tentatives ratées d’écrire. 
L’isolement géographique des personnages est aussi un isolement 
sociale. Leur solitude va au-delà du social, elle affecte l’existence 
même. Ils ne laissent aucune trace, ils sont absents et incapables 
de dépasser leur condition et restent seuls face à l’oubli, à la mort. 
Eugène et Claudie sont les miroirs du narrateur, représentant une 
forme d’échec du langage et de la communication. 

Les digressions historiques mélangent les éléments de la 
préhistoire et de la modernité : dans La Grande Beune [The Great 
Beune], le narrateur reste impressionné par « l’outillage d’abattoir 
» qu’il découvre au fond de la salle de classe : dans une vitrine, il 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
307 

 

y a des outils en silex classifiés à l’aide des étiquettes collées sur 
ces instruments. Les cartes postales avec des monuments 
préhistoriques du bureau du tabac où travaille la buraliste, la 
violence sauvage de l’homme s’entremêlent avec l’air urbain et 
moderne de l’élégance d’Yvonne qui distribue des vignettes. Les 
éléments préhistoriques, le patois qui donne de la couleur au 
texte, relèvent une mentalité et un primitivisme campagnardes10. 

 
Ce qui dormait sous la poussière dans un meuble à vitrine, 
contre le mur du fond, venait de beaucoup plus loin. Cela 
venait du siècle dernier, de l’époque barbichue, de la 
République des Jules, de ces temps où des curés 
périgourdins athlétiques retroussant leur soutane 
rampaient dans les grottes vers les os d’Adam, et où des 
instituteurs, périgourdins aussi, de même rampaient et se 
crottaient avec quelques mouflets vers l’os prouvant que 
l’homme n’est pas né d’Adam ; ça venait de là, comme 
l’attestaient les étiquettes collées sur chaque objet où des 
noms savants avaient été calligraphiés de la belle main qui 
caractérise ces temps, […] mais ça venait aussi, […] de 
notre siècle, de 1920 et alors la calligraphie avait déjà laissé 
de belles plumes à Verdun, de 1950 et la calligraphie […] 
était retombée en cendres, en pattes de mouches, dans les 
enfers de la Pologne et de la Slovaquie […] C’étaient des 
armes à ce qu’on dit ; des harpons, des haches, des lames, 
qui avaient l’air des cailloux […] c’étaient les silex, les 
fabuleux silicates qui ont reçu les noms de patelins perdus 
[…] (Michon, 1996a, pp. 15-17). 

 
La chasse au renard et la danse « sotte » autour de la bête, 

de la proie vue comme un trophée du chasseur, sont des 
éléments spécifiques à la sauvagerie de la société ancienne : 

 
C’étaient des enfants d’école, de ceux qui habitaient la 
commune des Martres, […] deux d’entre eux portaient sur 
un bâton pesant à leur épaule me surprit fort, et d’abord 

 
10 Pintican, Alina, Intertextes culturels [Cultural Intertextes]. In I. Boldea (Ed.), 
Journal of Romanian Literary Studies, 13, Editura Arhipelag XXI, 2018, 465-476. 
  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
308 

 

j’en doutai ; mais non, c’était bien un renard, suspendu par 
les pattes à la mode ancienne ou sauvage, et on ne savait 
pourquoi ce moyen transporté à travers le froid. La bête 
était évidemment morte, la grosse touffe […] balayait les 
pieds des enfants, pesamment rousse sous le ciel vert. […] 
Ce trophée d’un autre âge que des chasseurs nabots 
apportaient vers moi, l’offrande qu’ils m’allaient en faire, 
[…] les danses sottes des autres qui gambadaient autour, 
tout cela décupla ma scélératesse, […] J’étais dans un 
fabliau obscène (Michon, 1996b, p. 39). 

 
La violence des hommes envers les femmes est un cachet 

du primitivisme : 
 

C’était Lascaux au moment où les célibataires accroupis 
épousent leur pensée, conçoivent, brisent les bâtons d’ocre 
et touillent le charbon de bois dans une flaque, se taisent, 
le chapeau à andouillers posé à côté d’eux ; […] ils aiment 
les femmes […] et vont tout çà l’heure les jeter avec cette 
joie contre ces murs, […] traçant de grandes vaches rouges 
plus blessées que des femmes, comme elles bondissantes 
et joyeuses, traquées. Les vieux célibataires n’étaient pas là 
non plus, il y avait Jeanjean à la place (Michon, 1996a, pp. 
61-62). 

 
4. Intertextualité religieuse et mystique 

 
Pierre Michon se déclare un « nietzschéen chrétien », son 

lien avec la religion est « émotionnel et légèrement hystérisé », 
son style est « imprégné » de christianisme, faisant référence à la 
foi, à la grâce, au don, au doute11. 

En l’an 976, des moines bénédictins viennent bâtir leur 
monastère dans la Vendée. L’île est décrite comme « naine » se 
trouvant face à la mer où les rivières le Lay et la Sèvre « 
s’épousent » : 

 

 
11 Maia Beyler, La littérature a aidé l’homme à devenir plus humain [Literature 
has helped man to become more human]. BCS NEWS MAGAZINE, no 48, 22 juin 
2012. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
309 

 

Ces épousailles justement sont fécondes en sables, en 
boues, en coques d’huîtres, et de tous ces rebuts que les 
rivières calmement arrachent et broient, vaches mortes et 
chablis, déchets […] De sort que ce n’est pas la droite mer 
ni le fleuve franc qu’Èble a sous les yeux, mais quelque 
chose de tors et de mêlé […] Ce n’est pas la terre, puisque 
les mouettes crient au-dessus des anguilles, ni la mer, 
puisque des corbeaux et des milans s’envolent avec une 
vipère dans le bec (Michon, 2002a, pp. 14-15). 

 
Le début du chantier : 
 

Èble lui demande à frère Hugues, le jeune, le clerc, de 
venir près de lui et d’ouvrir le Livre et de lire le Troisième 
Jour de la Création. La voix d’Hugues est forte et jeune, 
broyée et brûlante. Il lit : ‘Dieu dit : que les eaux 
s’amassent au-dessous du ciel en un seul lieu pour que 
paraisse le sec. Et il en fut ainsi. Et Dieu appela le sec : 
terre, et il appela : mers l’amas des eaux. Et Dieu vit que 
cela était bon. Troisième jour.’ Hugues tremble un peu. 
Èble tend le bras vers la fenêtre qui donne l’embouchure, il 
dit : Nous en sommes au deuxième jour. La terre et les 
eaux ne sont pas démêlées. Le Tohu et le Bohu qui sont là-
dessous, nous allons en faire quelque chose sur quoi on 
peut mettre le pied (Michon, 2002b, pp. 14-15). 

 
Tohu Bohu est une locution biblique en hébraïque, 

rendue en français par les traductions vide et vague, « solitude et 
chaos, désert et vide », les premières lignes de la Genèse que 
représente l’état pré-créationnel. Èble insiste que le but soit de 
transformer le chaos en un endroit habitable, un « terrain sur quoi 
on peut mettre le pied » (Michon, 2002c, pp. 14-15). L’abbé Èble 
demande au jeune clerc, frère Hugues, de lire le Troisième Jour de 
la Création. Hugues lit la séparation des eaux, la création de la 
terre et des mers. Au lieu de se contenter de cette lecture, l’abbé 
insiste que le monde se trouve encore en chaos et que la création 
est en cours. Donc, à ce processus l’homme doit aussi participer. 

Michon s’inspire des vies de saints médiévales (les 
hagiographies). Plusieurs personnages sont décrits avec une aura 
de sainteté. Ses figures de saints sont des marginaux, des oubliés, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
310 

 

des pécheurs. L’écrivain les sauve par l’écriture que remplace la 
foi : l’art devient la seule forme de salut pour ceux que Dieu et 
l’histoire ont oubliés. 

Michon utilise le latin religieux et des noms qui évoquent 
une culture cléricale ancienne. Cette culture imprègne toute son 
œuvre et forge son style, son imaginaire et ses figures. L’écrivain 
grandit dans une France rurale catholique. Sa formation est 
imprégnée de rites, de latin, de symbolisme religieux, de 
rhétorique chrétienne, de récits hagiographiques. 

Les personnages des Vies minuscules [Small lives] sont 
mythifiés à travers de nombreuses références à la Bible. Le style 
de Michon rappelle les Vies de saints [Lives of the saints] et la 
structure des récits dans Vies minuscules [Small lives] reprend 
celle des textes mystiques : George Bandy et le père Foucault sont 
des figures cléricales. Chez Michon, les « saints » sont des gens 
ordinaires : un oncle alcoolique, une cousine prostituée, un 
instituteur raté. 

La « Grâce » que le narrateur espère venir tout au long 
des Vies minuscules [Small lives] correspond à la « Grâce » divine 
du Nouveau Testament [New Testament] responsable pour la 
vocation : dans la Vie de Georges Bandy [Life of Georges Bandy], 
la vocation ne s’accomplit pas, même si l’abbé convoque la Grâce 
et montre qu’il en est digne. Il y a dans l’œuvre de Pierre Michon 
une confrontation avec l’absence du Verbe, la stérilité littéraire 
du narrateur, « athée mal convaincu » qui ne croit « qu’à la Grâce 
»12. 

Les références aux Écritures, des motifs de l’hagiographie, 
des allusions théologique et l’emploi du vocabulaire liturgique 
allient les contraires – le sacré et le profane. Le meilleur exemple 
est celui de l’abbé Bandy, épris des « maîtresses et de théologie », 
dont la « messe impeccable était une danse de séduction », des 
femmes qu’il aime. Il aime Dieu, aussi « sans doute, croyant alors 
que la Grâce ne se prêtait qu’aux riches, aux beaux parleurs ; lui-
même sûrement, qui s’encombrait de chasubles sous les voûtes et 
de lourde moto sous le soleil, de belles maîtresses et de théologie 

 
12 Pintican, Alina, Intertextes culturels [Cultural intertexts]. In I. Boldea (Ed.), 
Journal of Romanian Literary Studies, 13, Editura Arhipelag XXI, 2018, 465-476. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
311 

 

». (Michon, 1983n, p. 185). Ses cigarettes propagent une « odeur 
quasi liturgique, femelle, cléricale ». 

 
Il en tira quelques bouffées, la jeta, referma son blouson et, 
ayant d’un geste ineffable, digne d’un grand dignitaire 
jadis en chasse, pris à pleines mains et jeté tout le poids de 
sa soutane sur la jambe d’appui, il enfourcha l’énorme 
bécane et disparut (Michon, 1983o, p. 185). 

 
Cette citation rend compte de son côté profane. Des 

curés, des saints et des innocents peuplent les récits de Pierre 
Michon : curé de Nogent, Ch. Carreau, St. Martin, St. Enimie, St. 
Patrick, Georges Bandy, Père Foucault, Rémi Bakroot, Joseph 
Roulin dont la mort ressemble à des épiphanies ou Pentecôtes : le 
dernier regard du père Foucault « l’aura recommandé aux grands 
anges tout blancs dans la cour », (Michon, 1983p, p. 159), 
l’élévation de Rémi en « Comte d’Orgaz », le « Grand Soir » de 
Roulin qui « se dilue » dans le ciel et la mort de Toussaint Peluchet 
qui implique chute, dans l’abîme de puits et élévation lors de la 
jouissance qu’il ressent en pensant embrasser Antoine, son fils : 

 
Il avait rejoint le fils. Quand de toute évidence il le tint 
embrassé, il le hissa avec lui sur la margelle pourrie du 
puits dans quoi fougueusement ils se précipitèrent, un 
comme le saint et son bœuf, leurs bras étreints, leurs yeux 
riants, leur chute indiscernable balayant des scolopendres 
et des plantes amères, éveillant l’eau triomphante, la 
soulevant comme une fille ; le père cria en se brisant les 
jambes, ou le fils ; l’un maintint l’autre sous l’eau noire, 
jusqu’à la mort. Ils furent noyés comme des chats, 
innocents, balourds et consubstantiels tels deux de la 
même portée. Ensemble ils allèrent en terre sous un ciel 
en fuite, dans la bière d’un seul, au mois de janvier 1902 
(Michon, 1983q, p. 68). 

 
5. Intertextualité picturale 

 
Chez Michon, la peinture devient un miroir de l’écriture : 

une écriture visuelle, inspirée des couleurs, de la lumière, de 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
312 

 

l’ombre, des textures, les descriptions qui imitent la composition 
visuelle d’une toile, les références implicites ou explicites à des 
peintre ou des œuvres. 

Les références aux images et aux peintres attestent la 
mémoire culturelle de l’écrivain : la référence à « l’édition 
magnifique, illustrée » de Kipling atteste les Indes comme l’objet 
du désir du petit Bakroot qui reste étonné par l’exotisme du 
paysage luxueux : « Indes […] l’or glorieux, l’or que tout adjectif 
indifféremment peut qualifier, l’or courait là-dedans comme le 
suif dans la viande ; comme le sang indomptable dans la chair 
lourde, précieuse, des dolentes en crinoline […]» (Michon, 1983r, 
pp. 115-116). 

 
Il y eut aussi le Kipling. C’était l’année de ma cinquième 
[…] je découvrais seulement Le Livre de la jungle [Jungle 
Book]. […] C’était une édition magnifique, illustrée celle-ci 
aussi […] d’aquarelles délicates, fouillées comme des 
temples barbares, avec là-bas des Himalayas, les fruits 
empoisonnés des pagodes que portent les forêts chaudes, 
et plus près des rickshaws attelés amenaient qui sait vers 
quel plaisir de belles victoriennes à ombrelle jusque sous 
les pattes d’éléphants parés que montaient des radjahs de 
rose, d’amande et de tilleul, tandis qu’au premier plan, 
rêveurs, rasés, courtois et rapaces, des gentlemen et des 
fripouilles, galonnés, indiscernables sous la même vareuse 
écarlate et le casque parfait de la fabuleuse armée des 
Indes, contemplaient calmement ce monde, Himalayas, 
rois barbus et ladies pulpeuses sous l’ombrelle, ce monde 
était leur pâture (Michon, 1983s, pp. 115-116). 

 
L’écrivain fait référence à Rudyart Kipling dans les Vies 

minuscules [Small Lives]. Dans le chapitre dédié à André 
Dufourneau, l’oncle du narrateur, l’écrivain utilise cette référence 
pour évoquer l’idée d’évasion vers un idéal de grandeur. Pour le 
narrateur, lire Kipling, c’est rêver d’un monde plus grand, hors du 
monde rural des anonymes ratés et des marginaux. C’est de 
l’aventure coloniale, de l’exotisme, aspirer à une grandeur perdue 
qui n’a pas lieu que rarement, par la grâce de l’écriture. L’écriture 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
313 

 

devient un moyen de résurrection littéraire des vies humbles, un 
salut commun pour donner du sens à des gens oubliés. 

Il semble que l’écrivain rend hommage à des peintres 
célèbres, Rembrandt, Rubens, Delacroix, Monticelli : 

 
Van Gogh a beaucoup pensé à Marseille […] cette 
imaginaire Mecque des artistes, comme il disait, qu’il fut 
seul sans doute de tous les artistes à juger d’elle, tout ça 
parce qu’il y avait vécu et était mort, perdu d’arrogance, de 
misère et d’absinthe, le peintre Monticelli qu’il plaçait très 
haut, auprès de Rembrandt, Rubens, Delacroix, Monticelli 
dont je ne saurais juger les toiles mais dont on me dit 
qu’elles ne sont pas si laides ; seulement celui-ci, l’or de 
Manhattan ne l’a pas renfloué, sur quelque tombe 
provençale à l’ombre les touristes lisent son nom qui ne 
leur dit rien, il est perdu (Michon, 1988a, p. 44). 

 
et au Manet : « qui sait si Van Gogh riche n’eût pas été élégant 
comme Manet, épris comme lui d’étiquette ». (Michon, 1988b, p. 
44). Michon glorifie la peinture et l’acte de création comme un 
art fraternel de la littérature, capable de ranimer les figures du 
passé. Peinture et littérature s’y rejoignent. Goya, Rembrandt, 
Van Gogh sont des figures de l’artiste extrême. L’acte de création 
est en liaison avec une souffrance existentielle. Goya est le 
peintre de l’horreur humaine, il est l’incarnation de la conscience 
tragique de l’histoire et témoin des guerres, des ténèbres et des 
monstres. Rembrandt est le peintre du vrai, il peint l’âme, 
cherche Dieu, il incarne une figure quasi biblique. Vincent Van 
Gogh est fou de lumière et brûle de trop voir et sentir et Michon 
y trouve le martyr fraternel. 

L’écrivain accorde une grande importance au visuel qui 
offre de la force à l’écriture, c’est ce qui justifie les références 
picturales, aux toiles des peintres qui livrent des symboles, des 
thèmes, des couleurs13. Dans les Vies minuscules [Small Lives], le 
portrait de Dufourneau est tracé lors d’une photographie 
conservée dans « le musée familial », où il est debout, « dans le 

 
13 Pintican, Alina, Intertextes culturels [Cultural intertexts]. In I. Boldea (Ed.), 
Journal of Romanian Literary Studies, 13, Editura Arhipelag XXI, 2018, 465-476. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
314 

 

bleu horizon de l’infanterie » et un portrait de Chateaubriand : « 
Immobile, les yeux vagues et posés sur cet horizon de visions et 
de clarté, le vent de mer comme une main de peintre romantique 
défaisant ses cheveux, drapant à l’antique sa veste de coton noir 
». (Michon, 1983t, p. 23) ; peint par l’artiste Girodet, le tableau 
s’intitule Un homme médite sur les ruines de Rome. 

Puis, c’est un portrait du jeune Faulkner, qui comme 
Dufourneau « était petit », où on peut apercevoir « l’air hautain à 
la fois et ensommeillé, l’œil pesant mais d’une gravité fulgurante et 
noire, et, sous une moustache d’encre qui jadis déroba la crudité 
de la lèvre vivante comme le fracas tu sous la parole dite, la même 
bouche amère et qui préfère sourire » ». (Michon, 1983u, p. 23). 

Le récit de La Grande Beune [The Great Beune], 
initialement titré selon le tableau de Courbet – L’Origine du monde 
– renvoie à l’origine du texte, car y sont évoqués les artistes ayant 
peint au fond des cavernes et abonde en analogies souterraines : la 
Sybille de Cumes, la grotte vierge, vide qui est « dévoilée » par Jean 
le pêcheur lors d’une visite avec le narrateur et sa bien-aimée, 
Mado, les Vénus Callipyges des peintures rupestres. 

Pierre Michon a recouru à la peinture dans la plupart de 
son œuvre, peut-être pour faire revivre les toiles et les 
personnages des peintures : par le récit de la Vie de Joseph Roulin 
[The Life of Joseph Roulin] il veut faire connaître le visage 
inconnu du modèle de Van Gogh, le facteur Roulin, républicain, 
sans envergure, peint à maintes reprises par Van Gogh. Van Gogh 
n’est pas le personnage central du récit. Son modèle, homme du 
peuple, ouvrier, père, devient une figure immortelle grâce à son 
portrait. Il devient un héros pictural, une figure sacrée. 

Michon, comme Victor Hugo s’intéresse aux « petites vies 
», mais dans un style différent. Il fait allusion de manière 
métaphorique à Gavroche des Misérables [Les misérables], en 
lien avec les figures populaires de la littérature et de l’art. 
L’écrivain se sert du personnage Gavroche pour construire les 
rêves républicains du facteur dans la Vie de Joseph Roulin [The 
life of Joseph Roulin]: « Comme cela se fit, quelles figures 
hasardeuses cela prit pour s’installer, il n’est pas sorcier de le 
deviner : l’image de Gavroche n’en finissant pas de bondir ou de 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
315 

 

tomber, la haute barricade – et la petite cocarde, dans un livre 
dépenaillé […]». (Michon, 1988c, p. 22). 

La référence à Gavroche, figure mythique de la littérature 
du XIXe siècle, marque la filiation entre l’art de Van Gogh (qui 
peint les anonymes et les marginaux) et la littérature de Victor 
Hugo (qui écrit leur grandeur). Michon donne voix et fait sortir 
de l’oubli le facteur Roulin qui devient par la peinture ce qu’était 
Gavroche par la littérature, un personnage, à la fois simple, réel 
et célèbre. Gavroche est évoqué comme référence culturelle, il 
n’est pas un personnage. Il est une figure archétypale de l’enfance 
populaire, indignée, libre et poétique. L’écrivain utilise ce motif 
pour montrer le lien entre la littérature, l’art et le réel et 
comment ces arts peuvent élever, mais aussi tromper et 
transformer les figures du peuple. 

Le père Foucault des Vies minuscules [Small lives], est 
comparé à l’un des modèles de Van Gogh : « L’homme assis de 
Van Gogh, [qui] n’est pas plus massivement endolori ; mais il est 
plus complaisant, pathétique, assurément moins discret ». 
(Michon, 1983w, p. 150). La fenêtre de la chambre où le narrateur 
se couche lors du séjour aux grands-parents est semblable à celle 
de Van Gogh dans Arles,  

 
On me mit à coucher dans une petite chambre à l’odeur 
moisie, au couvre-lit blanc et édredon rose crevette, à 
fenêtre exiguë et fraîche comme celle de Van Gogh dans 
Arles ; et y pendaient aussi, comme sous la plume 
d’Artaud la décrivant, ‘de vieux gris-gris paysans’, 
serviettes rêches et buis bénit ; ma grand-mère avait 
disposé des fleurs, des zinnias peut-être, dans un verre 
ébréché (Michon, 1983x, p. 85). 

 
et le ciel gris est dans la "manière du premier Van Gogh » : 

 
Les frères Bakroot […] cheminent indéfiniment à la 
rencontre l’un de l’autre sur une terre de tourbes, 
d’étendue vaine que la mer de part en part étreint, de 
polders et de patates naines sous un ciel colossalement 
gris dans la manière du premier Van Gogh, l’un peut-être 
ladre et précédé d’une crécelle, ou vilain labourant en 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
316 

 

braies brunes au premier plan d’une Chute d’Icare, et 
l’autre, le plus jeune, le mieux dégrossi, portant à la mode 
batave, c’est-à-dire provinciale, pluvieuse et comme de 
deuxième main, la collerette à l’espagnole et l’épée 
tolédane (Michon, 1983y, pp. 102-103). 

 
L’écrivain évoque les couleurs de Van Gogh avec une 

précision sensuelle : le bleu, le jaune brûlé d’Arles, l’ocre. Le gris 
de Van Gogh n’est pas le gris tempéré, le gris de la ville ou de la 
pluie d’octobre. C’est un gris vivant, chargé, palpitant. Le jaune 
de chrome, Van Gogh le prend et le pousse au cri. Chez Michon, 
c’est le jaune des blés pauvres et du soleil sans tendresse. Le bleu 
est celui d’un matin froid dans la campagne creusoise, mais chez 
le peintre, c’est celui de la nuit, de prière ou celui du cri. Le vert 
est la couleur des mousses, des haies, de la province, de 
l’abandon. Van Gogh fait de cette couleur une fête végétale. Van 
Gogh plante le rouge dans la terre, sur les toits, c’est le rouge feu, 
le rouge brique. Chez Michon, c’est le rouge du vin dans la gorge 
des disparus. Tous deux, la prose par Michon et la peinture pour 
Van Gogh, ont recherché le sacré dans l’infime et l’éblouissement 
dans la boue. 

Dans Les Onze [The eleven], Michon met en scène un 
peintre fictif, François-Élie Corentin, qui peint les onze membres 
du Comité du salut public pendant la Révolution française, qui 
en 1794, instaura le gouvernement révolutionnaire et la politique 
dite de Terreur. L’un des membres était Robespierre, l’œil 
central. Il est nommé mais jamais décrit. C’est un faux tableau 
qui interagit avec l’histoire réelle, présenté comme un chef-
d’œuvre, conservé au Louvre. Ce tableau a été une commande du 
pouvoir révolutionnaire, donc un instrument de propagande. 
Michon fait la description du tableau qu’il a inventé dans une 
manière réaliste. Tout semble réel, les biographies de peintres et 
les descriptions techniques du tableau. 

Les intrusions de l’auteur modifient brutalement la 
perception du lecteur – il suffit une seule intervention et le 
lecteur est conduit vers l’intertextualité : 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
317 

 

J’imagine un soir d’hiver ; une paysanne jeunette en robe 
noire fait grincer la porte du buffet, en sort un petit cahier 
perché tout en haut, ‘ le cahier d’André ‘, s’assied près de 
l’enfant qui s’est lavé les mains. Parmi les palabres 
patoises, une voix s’anoblit, se pose un ton plus haut, 
s’efforce en des sonorités plus riches d’épouser la langue 
aux plus riches mots. L’enfant écoute, répète 
craintivement d’abord, puis avec complaisance (Michon, 
1983z, p. 15). 

 
et encore : « C’est mon grand-père, c’est un chouan, un employé 
des Postes » (Michon, 1988d, p. 13). 

Le texte comporte souvent des interventions d’auteur 
pour rassurer le lecteur : « Je l’ai moi-même connu, retraité dans 
une petite maison blanche, près du cimetière du bourg ; taillant 
des rosiers dans un jardin minuscule, il [le facteur] parlait haut et 
volontiers, avec un grasseyement joyeux ». (Michon, 1983a, pp. 
24-25). « Et moi seul j’échappai, pour venir te le dire ». (Michon, 
1983b, p. 136). 

Pierre Michon a offert de fortes œuvres de l’héritage 
culturel avec le raffinement d’un grand style, il a recouru aux 
signes du passé, aux photos, aux archives, il a fait l’enquête du 
musée du passé. 

 
6. Conclusions 

 
L’intertextualité donne à l’écriture de Pierre Michon une 

valeur d’érudition et trouve ses racines dans ses lectures. 
Conséquence de la bibliophilie de l’auteur, l’intertextualité crée 
un lien entre l’auteur et le lecteur qui fait la découverte de 
l’intertexte par son expérience. La pratique intertextuelle, 
élément intégral de l’œuvre, à travers les traces référentielles et 
citationnelles, fait une union avec l’œuvre de Pierre Michon 
rendant un hommage aux artistes afin de les immortaliser dans la 
mémoire collective. L’intertextualité est celle qui nourrit 
l’écriture, qui fait parler les silencieux et donne la grâce littéraire 
à ceux que l’Histoire a oubliés. Il ne cache pas ses références, ce 
qui crée une littérature « hantée » par la mémoire des Grands 
Auteurs. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
318 

 

Cet aspect central de son œuvre plonge son univers 
littéraire dans un dialogue permanent avec les textes du passé, les 
grands récits fondateurs (Illiade, Bible, hagiographies) ou avec les 
figures littéraires prestigieuses (Faulkner, Rimbaud, Flaubert). 
Les critiques littéraires pensent que l’intertextualité chez Pierre 
Michon est un signe de l’érudition et un moyen de conférer une 
grandeur mythique aux vies communes, plongées dans 
l’anonymat. Les petites vies sont éclairées par les grands œuvres. 

Chez Pierre Michon, l’intertextualité apparaît comme une 
filiation, une stratégie d’écriture qui structure son œuvre placée 
sous le signe de la mémoire littéraire et artistique. 

  
 

Références: 
 

Livres ou chapitres de livres : 
Bakhtine, M. (1970). Les problèmes de la poétique de Dostoïevski [The 

problems of Dostoevsky’s poetics]. L’Âge d’Homme. 
 
Barthes, R. (1953). Le Degré zéro de l’écriture [The zero degree of 

writing]. Seuil. 
 
Barthes, R., (1973). Le Plaisir du texte [The pleasure of the text]. Seuil. 
 
Barthes, R., (1973). Théorie du texte [Text theory]. Encyclopaedia 

Universalis. 
 
Beckett, S., (1999). En attendant Godot [Waiting for Godot]. Presses 

UNiversitaires de France. 
 
Faulkner, W., (1963). Absalon ! Absalon ! [Absalon ! Absalon !]. 

Gallimard L’Imaginaire (2000). 
 
Flaubert, G., (2007). Salammbô [Salammbô]. Leda. 
 
Foucault, M., Barthes, R., Derrida, J., Baudry, J.-L., Goux, J.-J., 

Houdebine, J.-L., et al. (1968). Tel Quel, Théorie d’ensemble [Tel 
Quel, overall theory]. Seuil. 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
319 

 

Genette, G. (1982). Palimpsestes. La littérature au second degré 
[Palimpsest, writing degree zero]. Collection Poétique : Seuil. 

 
Genette, G. (1994). Introducere în arhitext. Ficțiune și dicțiune 

[Introduction to the architext, fiction and diction]. (Trad. De I. 
Pop). Univers. (Original work published 1979). 

 
Hugo, V., (2015). Les Misérables [Les misérables]. Penguin Classics. 
 
Hugo, V., (2017). La Légende des Siècles [The Legend of the Centuries]. 

Createspace Independent Publishing Platform.  
 
Kristeva, J., (1969). Sèméiôtikè – Recherches pour une sémanalyse 

[Sèméiôtikè – Research for a semanalysis]. Seuil. 
 
Michon, P. (1984). Vies minuscules [Small lives]. Gallimard. 
 
Michon, P. (1988). Vie de Joseph Roulin [The life of Joseph Roulin]. 

Éditions Verdier. 
 
Michon, P. (1991). Rimbaud le fils [Rimbaud the son].  
 
Michon, P. (1996). La Grande Beune [The origin of the world]. 

Gallimard. 
 
Michon, P. (1996). Roi du bois [The king of the wood]. Verdier. 
 
Michon, P. (2002). Abbés [Abbots]. Verdier. 
 
Pintican Petriș, A. (2020). La poétique de l’espace dans l’œuvre de Pierre 

Michon [The poetics of space in Pierre Michon’s work]. 
L’Harmattan. 

 
Pintican, A. (2018). Intertextes culturels [Cultural Intertexts] Journal of 

Romanian Literary Studies, Editura Arhipelag XXI.  
 
Prevost, A. (2016). Manon Lescaut [Manon Lescaut]. Createspace 

Independent Publishing Platform.  
 
Proust, M., (1992). À la recherche du temps perdu [In search of lost time]. 

Gallimard. 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
320 

 

Stevenson, L. R., (2016). L’île au trésor [Treasure island]. Createspace 
Independent Publishing Platform. 

 
Articles: 
Laval, M. (2007). Entretien : Pierre Michon [Interview : Pierre Michon]. 

Télérama, 3015. 
 
Leclair, B. (2006). Pierre Michon, pirate au long cours [Pierre Michon, 

long-term pirate]. Quinzaine littéraire, 919. 
 
Maia Beyler, M. (2012). La littérature a aidé l’homme à devenir plus 

humain [Literature has helped man to become more human]. 
BCS NEWS MAGAZINE, 48. 

 
 

 
 



 

 
 

 
 
 
 
 

Comunicare interculturală 
 
  

  



 

 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

323 
 

 
FLOUTING THE COOPERATIVE PRINCIPLE IN CROSS-

CULTURAL COMMUNICATION: 
MISUNDERSTANDINGS AND PRAGMATIC FAILURES1 

 
 

Gabriel-Dan BĂRBULEȚ 
1 Decembrie 1918 University of Alba Iulia, Romania 

 
Email: gabriel.barbulet@uab.ro 

 
 
 

Abstract 
 
This study provides an in-depth examination of the ways in which 
cultural differences influence the manner in which speakers flout 
Grice’s Cooperative Principle, ultimately resulting in frequent 
misunderstandings and pragmatic failures during intercultural 
communication. Building on the theoretical framework established by 
H. P. Grice, the paper investigates how the four conversational maxims, 
Quantity, Quality, Relation, and Manner, are not universally interpreted 
or prioritized in the same way across diverse cultural settings. In many 
instances, speakers from different linguistic and cultural backgrounds 
unintentionally violate or deliberately flout these maxims, not out of a 
desire to deceive or disrupt conversation, but as a reflection of their 
culturally embedded communicative norms and expectations. Such 
divergences in the interpretation and application of the maxims often 
lead to breakdowns in communication, where interlocutors 
misinterpret intentions, infer incorrect meanings, or fail to achieve 
mutual understanding. Through a cross-cultural pragmatic perspective, 
this study aims to uncover the subtle yet profound ways in which 

 
1 Article History: Received: 15.08.2025. Revised: 30.09.2025. Accepted: 01.10.2025. 
Published: 15.11.2025. Distributed under the terms and conditions of the Creative 
Commons Attribution License CC BY-NC 4.0. Citation: BĂRBULEȚ, G.-D. 
(2025). FLOUTING THE COOPERATIVE PRINCIPLE IN CROSS-CULTURAL 
COMMUNICATION: MISUNDERSTANDINGS AND PRAGMATIC FAILURES. 
Incursiuni în imaginar 16. IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR/ 
L’IMAGINAIRE ET LES ADAPTATIONS DU TEXTE LITTÉRAIRE/ / LITERARY 
ADAPTATIONS AND THE IMAGINARY. Vol. 16. Nr. 1. 323-338. 
https://doi.org/10.29302/InImag.2025.161.13. No funding was received either for 
the research presented in the article or for the creation of the article. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

324 
 

differing cultural assumptions about cooperation, relevance, politeness, 
and clarity shape discourse practices and contribute to 
miscommunication. By analyzing a variety of authentic intercultural 
exchanges, the paper highlights the importance of recognizing and 
adapting to these pragmatic differences in order to promote more 
effective and sensitive communication across cultural boundaries. 
 
Keywords: pragmatics; cooperative principle; cross-cultural 
communication; conversation maxims; flouting maxims. 
 
Introduction 
 

Communication across cultures presents a unique set of 
challenges, often rooted in differing pragmatic norms and 
expectations. One central framework for understanding effective 
communication is Grice’s (1975) Cooperative Principle, which 
posits that participants in a conversation generally adhere to four 
maxims, Quantity, Quality, Relation, and Manner, to ensure 
mutual understanding. These maxims function as implicit 
guidelines for producing and interpreting meaningful discourse. 
However, in real-world interactions, especially those that span 
cultural boundaries, speakers frequently flout these maxims, 
either strategically, to generate implicature, or unintentionally, 
due to differences in communicative conventions. 

Flouting, in Gricean terms, occurs when a speaker 
deliberately appears to break a conversational maxim in a way 
that signals an implied meaning to the hearer. While this 
practice is often contextually appropriate and even necessary 
within a shared cultural frame, it can result in pragmatic failure 
when the hearer interprets the utterance literally or according to 
different cultural norms. In cross-cultural communication, this 
disconnect can lead to confusion, offense, or misjudgment, 
ultimately impeding the communicative goal. 

This article investigates how flouting the Cooperative 
Principle contributes to miscommunication in cross-cultural 
interactions. It focuses on pragmatic failure as a critical concept 
in intercultural pragmatics, drawing upon Thomas’s (1983) 
distinction between pragmalinguistic and sociopragmatic failure. 
The study analyzes a set of real-world case studies from diverse 
intercultural settings, business, academia, and tourism, to 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

325 
 

uncover recurring patterns of misunderstanding resulting from 
maxim flouting. By situating these examples within established 
theories of intercultural communication (Hall, 1976; Hofstede, 
2001; Scollon & Scollon, 1995), the analysis seeks to bridge 
theoretical insights and practical implications. 

The central aim of the paper is twofold: to illustrate how 
implicit cultural assumptions shape pragmatic expectations, and 
to demonstrate how breaches, intentional or otherwise, of Grice’s 
maxims can hinder successful intercultural communication. 
Through this investigation, the article highlights the necessity of 
developing intercultural pragmatic competence to navigate and 
mitigate such misunderstandings effectively. 

 
Literature Review 

 
The Cooperative Principle and Conversational Maxims 

The foundation of pragmatic theory in modern linguistics 
owes much to H. P. Grice, who, in his seminal paper Logic and 
Conversation, introduced the Cooperative Principle, the idea that 
interlocutors are expected to cooperate in conversation by 
adhering to four maxims: Quantity, Quality, Relation, and 
Manner (Grice, 1975, p. 45). These maxims guide speakers to 
provide the right amount of information (Quantity), ensure 
truthfulness (Quality), maintain relevance (Relation), and be 
clear and orderly (Manner). Grice acknowledged that speakers 
frequently appear to “flout” these maxims, not to deceive, but to 
generate implicatures, or indirectly conveyed meanings 
understood within context (Grice, 1975, p. 49). For example, a 
sarcastic remark that violates the maxim of Quality may still be 
interpreted correctly when both speaker and hearer share the 
same pragmatic expectations. 

 
Flouting, Implicature, and Intentional Deviations 

Flouting must be distinguished from violating: while the 
former implies that the speaker expects the hearer to recognize 
the breach and infer the intended meaning, the latter refers to 
uncooperative or deceptive behavior (Thomas, 1995, p. 65). In 
cultures with highly contextualized communication styles, such 
as Japan or China, speakers may deliberately flout maxims 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

326 
 

(especially Quantity and Manner) to preserve harmony or avoid 
confrontation, relying on shared cultural frames to convey their 
meaning. Leech (1983, p. 81) adds that politeness often overrides 
directness, and thus flouting becomes a culturally sanctioned 
strategy. However, in intercultural interactions where 
interlocutors do not share the same contextual frames, this 
flouting can lead to pragmatic breakdowns. 
 
Cross-Cultural Pragmatics and Communication Styles 

Intercultural communication often exposes the culturally 
relative nature of Grice’s maxims. Edward T. Hall (1976, p. 91) 
differentiates between high-context cultures, where much 
meaning is implied and dependent on shared background 
knowledge (e.g., Korea, France), and low-context cultures, where 
communication is more explicit and literal (e.g., Germany, the 
U.S.). Misalignment between these styles increases the likelihood 
that one speaker may flout a maxim while the other interprets 
the utterance through a different cultural lens. 

Hofstede’s (2001, p. 210) work on cultural dimensions 
such as individualism versus collectivism and uncertainty 
avoidance, also sheds light on why certain cultures are more 
inclined to indirectness or strategic vagueness. These preferences 
influence how, and to what extent, maxims are followed or 
flouted in practice. For instance, collectivist societies may 
prioritize face-saving strategies, frequently leading to flouts of 
the maxim of Quantity (e.g., providing less information to 
maintain harmony), while individualist cultures may view such 
omissions as evasive or uncooperative. 
 
Pragmatic Failure: Sociopragmatic and Pragmalinguistic 
Dimensions 

Pragmatic failure is a key concept in intercultural 
pragmatics, defined by Thomas (1983, p. 97) as “the inability to 
understand what is meant by what is said.” She categorizes 
failure into pragmalinguistic failure, errors in transferring the 
linguistic form, and sociopragmatic failure, which arises from 
mismatches in social norms or communicative values. Both types 
are frequently the result of flouting maxims that are 
misunderstood due to differing cultural assumptions. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

327 
 

This distinction is echoed in Wierzbicka’s (2003, p. 40) 
critique of the universality of Gricean maxims. She argues that 
pragmatic norms are deeply embedded in language-specific 
cultural scripts, which means that what counts as “relevant” or 
“clear” may vary significantly across languages and cultures. For 
example, the Japanese strategy of enryo (restraint) may flout the 
maxim of Quantity in English-language interactions, leading to 
perceptions of vagueness or disinterest by Western interlocutors. 

 
Politeness, Face, and Cultural Norms 

Brown and Levinson’s (1987, p. 61) theory of politeness 
and face offers an important supplement to Grice’s theory, 
especially in cross-cultural settings. Their concepts of positive 
face (the desire to be liked and approved of) and negative face 
(the desire not to be imposed upon) explain how speakers may 
flout maxims not to mislead, but to manage social relationships. 
In cultures with strong emphasis on negative face (e.g., Britain, 
Japan), indirectness and hedging may lead to violations of the 
Manner maxim, which can confuse speakers from cultures that 
value explicitness and directness. 

Ultimately, these theoretical insights converge on one 
point: pragmatic norms and expectations are not universal. 
Gricean maxims, while foundational, must be critically examined 
in intercultural contexts where different rules of engagement, 
politeness, and implicature apply. The following case studies will 
illustrate how such differences manifest in practice, often leading 
to significant misunderstanding when the flouting of a maxim is 
misinterpreted, or simply unnoticed, by the interlocutor. 

The theoretical frameworks outlined in the literature 
review, Grice’s Cooperative Principle, Thomas’s typology of 
pragmatic failure, and cross-cultural perspectives from Hall, 
Hofstede, and Wierzbicka, provide a foundation for 
understanding how miscommunication arises when 
conversational maxims are interpreted through differing cultural 
lenses. These concepts are not merely abstract; they manifest in 
concrete, real-life interactions where assumptions about 
relevance, clarity, and politeness clash. The following case studies 
illustrate how the flouting of maxims, while pragmatically 
meaningful within one culture, can lead to significant 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

328 
 

misunderstandings when interlocutors operate under divergent 
pragmatic norms. 

 
Methodology 

 
This study employs a qualitative, case-based approach 

rooted in the principles of intercultural pragmatics. The objective 
is to analyze how the flouting of Grice’s maxims in cross-cultural 
communication leads to misunderstandings and pragmatic 
failure. The study uses real-life case examples gathered from 
multiple discourse contexts to provide insight into the patterns 
of conversational breakdowns. 
 
Aspect Description 
Research 
Approach Qualitative, descriptive, discourse-analytic 

Analytic 
Framework 

Grice’s (1975) Cooperative Principle, with a focus on 
the four maxims: Quantity, Quality, Relation, and 
Manner. Analysis also integrates Thomas’s (1983) 
theory of pragmatic failure and Brown & Levinson’s 
(1987) politeness theory. 

Research 
Questions 

1. In what ways are the maxims of the Cooperative 
Principle flouted in cross-cultural communication? 2. 
How do cultural norms influence the interpretation 
of these flouts? 3. What kinds of pragmatic failures 
arise, and what are their communicative 
consequences? 

Data Sources 

Authentic case examples drawn from: • Business 
negotiations (e.g., U.S.–Japan) • Academic settings 
(e.g., UK–China) • Tourist interactions (e.g., France–
USA) Data include transcripts, field notes, and 
documented incidents from prior published studies 
and corpora. Each case is time-and-location specific. 

Selection 
Criteria 

Cases were selected based on the presence of 
observable communicative misunderstandings linked 
to flouting of conversational maxims. Only cross-
cultural interactions involving speakers of different 
pragmatic conventions were considered. 

Data Collection Cases were retrieved from: • Intercultural 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

329 
 

Aspect Description 
communication reports • Academic publications • 
Public transcripts (e.g., TED talks, interviews) • 
Ethnographic data from secondary sources All cases 
were verified for cultural representativeness. 

Analytical 
Procedure 

Each case was subjected to the following steps: 1. 
Identification of the relevant conversational 
exchange. 2. Determination of which maxim(s) were 
flouted. 3. Interpretation of intended implicature and 
actual hearer response. 4. Identification of pragmatic 
failure (if applicable), classified as either 
sociopragmatic or pragmalinguistic. 5. Cultural 
contextualization using frameworks from Hall (1976), 
Hofstede (2001), and Scollon & Scollon (1995). 

Ethical 
Considerations 

Only public or anonymized data are used. No 
identifiable private conversations or confidential 
materials are included. 

 
In this section, three real-world case studies are examined 

to illustrate how the flouting of Grice’s maxims in cross-cultural 
communication can lead to misunderstandings and pragmatic 
failures. Each example highlights a different discourse context, 
business, academia, and tourism, and demonstrates how implicit 
cultural assumptions affect the interpretation of conversational 
implicatures. 
 
Case Study 1: Business Negotiation between American and 
Japanese Executives 

A publicly available case from the Harvard Business 
Review article “Culture and Communication: Overcoming Cross-
Cultural Differences in Business Negotiations” (Meyer, 2015, 
December) documents a failed negotiation between a U.S. tech 
firm and a Japanese electronics manufacturer. During a pivotal 
meeting in Tokyo, the American lead negotiator proposed a joint 
venture and, seeking a decisive response, asked, “Can we expect 
to move forward with the agreement by next quarter?” The 
Japanese executive responded, “That would be difficult, but we 
will think carefully about it.” 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

330 
 

From an American perspective, anchored in a low-
context, explicit communication style, this response was 
interpreted as a sign of hesitance, yet still open to further 
persuasion. However, from a Japanese high-context viewpoint, 
the phrase “we will think carefully about it” was a culturally 
appropriate way of declining the offer without direct 
confrontation. In effect, the Japanese executive flouted the 
maxim of Relation by giving a response that was indirect and 
noncommittal in context, while also flouting Manner by using 
vague language to preserve harmony. 

The pragmatic failure occurred when the American side 
took the statement as provisional acceptance rather than polite 
refusal, ultimately resulting in logistical misalignment and a 
dissolved negotiation. This reflects a sociopragmatic failure, as 
the two parties held different expectations about how agreement 
and dissent are conveyed. The case illustrates how indirectness, 
while cooperative in one culture, may be seen as uncooperative 
or evasive in another. 
 
Case Study 2: Academic Miscommunication between British 
Professor and Chinese Student 

This case, documented in Scollon and Scollon’s 
Intercultural Communication: A Discourse Approach (1995, p. 
142), involves an intercultural exchange in a British university 
classroom. A British professor gave feedback to a Chinese 
postgraduate student’s presentation with the comment, “That 
was a very brave attempt, and I can see you’ve made an effort.” 

The student, who came from a culture where direct praise 
is usually explicit and criticism more implicit, interpreted this as 
sincere commendation. In contrast, within British academic 
discourse, “a brave attempt” is often a polite euphemism 
implying that the presentation was flawed. Here, the professor 
flouted the maxim of Quality, saying something not entirely true 
in the literal sense, to soften critique and maintain the student’s 
positive face. The student, however, took the utterance at face 
value, resulting in a pragmalinguistic failure: the mismatch 
occurred at the level of how linguistic forms are used 
pragmatically in different cultures. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

331 
 

The misunderstanding highlights how cultural 
conventions surrounding politeness strategies and indirect 
speech acts can lead to misinterpretation when the listener is not 
attuned to the implicature. In this context, a cooperative flout 
designed to cushion criticism was misconstrued as genuine 
praise, delaying the student’s academic progress until the 
confusion was resolved in later one-on-one meetings. 
 
Case Study 3: Tourist Encounter in Paris between American 
Visitors and French Locals 

A real-life incident described in the travel column of The 
Guardian (Willsher, 2019, October 5) recounts an American 
couple in Paris who approached a bakery counter and 
enthusiastically exclaimed, “Hi! Could we get two of those 
amazing-looking croissants, please? They look incredible!” The 
French vendor responded with a curt “Bonjour. What do you 
want?” 

The Americans were startled and later described the 
vendor as “rude,” believing they had been welcoming and polite. In 
reality, their mistake lay in flouting the maxim of Relation within 
the French pragmatic frame. In French culture, especially in 
formal or commercial settings, the use of ritual politeness—such 
as beginning every interaction with “bonjour” and maintaining 
linguistic distance—is considered essential to cooperative 
communication. The Americans had unintentionally bypassed this 
ritual opening, thereby flouting a locally important socio-
pragmatic rule, even though their intention was friendliness. 

The vendor’s clipped response was, in turn, a corrective 
flout of the maxim of Manner, intentionally abrupt to signal that a 
cultural norm had been violated. This led to a sociopragmatic 
failure, rooted not in the literal content of the exchange, but in the 
failure to align with culturally prescribed forms of initiating 
interaction. This case illustrates how expectations of formality, 
tone, and conversational sequence differ across cultural contexts 
and how these differences can trigger pragmatic breakdowns, 
even in brief, everyday exchanges. 

These three case studies collectively demonstrate that 
flouting the Cooperative Principle can either enrich or disrupt 
communication depending on the interlocutors’ shared 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

332 
 

assumptions. In each case, the speaker expected the hearer to 
derive a specific implicature based on their own cultural context, 
yet the hearer processed the utterance through a different 
interpretive lens. Whether in formal negotiations, academic 
feedback, or informal service interactions, the potential for 
pragmatic failure is heightened when cultural norms governing 
politeness, directness, and relevance diverge. 
 
Discussion 

 
The case studies analyzed above underscore a central 

insight of intercultural pragmatics: communication is not merely 
a matter of linguistic code but of shared assumptions, social 
expectations, and cultural norms. Grice’s Cooperative Principle, 
while theoretically elegant and broadly applicable, assumes a 
common pragmatic ground between interlocutors, a condition 
rarely met in intercultural encounters. When speakers flout 
maxims expecting implicatures to be drawn, the success of 
communication depends on the hearer’s ability to recognize both 
the flout and its culturally situated meaning. As the case studies 
show, this interpretive process is deeply influenced by culturally 
bound conventions and communicative expectations. 

A comparative analysis of the three case studies reveals 
patterns in the types of maxims most vulnerable to 
misinterpretation in cross-cultural contexts.  

The maxims of Relation and Manner emerge as 
particularly problematic. In the Japanese-American negotiation, 
the Japanese executive’s indirect refusal was pragmatically 
appropriate within a high-context communication style but was 
read as evasive or indecisive by the American counterpart. This 
misalignment reflects divergent expectations about how relevance 
and clarity are realized. In cultures that prioritize implicitness and 
relational harmony, flouting the maxim of Relation through 
circumlocution is not only common but expected. Conversely, in 
low-context cultures such as the United States, indirectness may 
be interpreted as a lack of transparency or commitment. 

The British-Chinese academic encounter similarly 
illustrates how Quality, when strategically flouted to deliver polite 
criticism, can fail to generate the intended implicature if the 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

333 
 

hearer is not culturally attuned to indirect evaluative language. 
The British professor’s euphemistic “brave attempt” presupposed 
an audience familiar with such understatements as veiled 
critique. Yet for the Chinese student, socialized into more literal 
and hierarchical academic norms, the utterance was interpreted 
as sincere encouragement. This case reinforces Thomas’s (1983) 
distinction between pragmalinguistic and sociopragmatic failure: 
while the linguistic form was grammatically correct and 
pragmatically conventional in British English, its intended force 
was lost in cross-cultural translation. 

The interaction between the American tourists and the 
French vendor further complicates the role of ritualized politeness 
in cross-cultural interaction. The Americans’ cheerful, informal 
greeting flouted the local French sociopragmatic script, in which 
politeness is marked not by exuberance but by structured 
formality, such as the obligatory opening “bonjour.” The French 
response, abrupt and corrective, was not a breach of politeness in 
the French frame but a culturally coded reprimand for perceived 
rudeness. This dynamic reveals the implicit relational work 
involved in managing face and social roles (Locher & Watts, 2005), 
suggesting that cooperative communication cannot be assessed 
outside of culturally specific norms for what counts as appropriate 
behavior. 

Taken together, these examples demonstrate that flouting 
maxims is not inherently uncooperative; rather, it is often a highly 
strategic act rooted in a culturally specific understanding of how 
meaning is negotiated. The pragmatic breakdowns occur when the 
hearer fails to recognize the speaker’s intention because the 
relevant cultural frame is absent. In each case, the hearer 
processed the utterance according to their own pragmatic schema, 
leading to unintended interpretations and, in some cases, 
damaged relational outcomes. These findings support 
Wierzbicka’s (2003) critique of the universality of Gricean 
pragmatics, emphasizing the need to embed maxim-based analysis 
within culturally sensitive models of discourse. 

Furthermore, the role of face and politeness strategies—as 
theorized by Brown and Levinson (1987), intersects significantly 
with maxim flouting. In the British and Japanese examples, 
speakers deliberately avoided directness in order to preserve the 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

334 
 

hearer’s face, whether through understatement or vagueness. 
However, when the hearer’s cultural expectations for facework 
differ, these strategies can backfire. For instance, American 
directness may be interpreted as aggressive or insensitive in a 
Japanese context, while British euphemism may be seen as 
deceptive or unhelpful in East Asian educational cultures where 
authority is expected to speak unambiguously. 

The implications of these findings are both theoretical and 
practical. Theoretically, they call for a reconceptualization of 
Grice’s maxims as culturally variable heuristics rather than 
universal principles. While the underlying logic of cooperation in 
communication remains valid, the specific ways in which 
cooperation is signaled and understood differ across cultures. 
Pragmatic competence, therefore, must be reframed as 
intercultural pragmatic competence, involving not only knowledge 
of a second language but also an awareness of culturally embedded 
norms for expressing relevance, politeness, truthfulness, and 
clarity. 

Practically, this means that speakers engaging in cross-
cultural communication, whether in business, academia, or 
tourism, must develop a meta-pragmatic awareness of how their 
speech acts might be interpreted by others with different 
communicative expectations. Such awareness can be cultivated 
through exposure, training, and reflexive practice. The rise of 
globalized interaction makes this kind of competence increasingly 
vital. As illustrated by the failed negotiation, the misinterpreted 
feedback, and the strained tourist encounter, the costs of 
pragmatic failure can range from minor awkwardness to 
significant relational and professional consequences. 

In conclusion, the discussion of these case studies within 
the framework of the Cooperative Principle and intercultural 
pragmatics reveals the fragility of implicit meaning in 
intercultural encounters. It demonstrates the need to move 
beyond monolithic models of communication and to recognize 
that flouting, far from being a simple pragmatic device, is a 
culturally loaded act that must be interpreted with care and 
contextual understanding. 
 
Conclusion 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

335 
 

 
This study has explored the flouting of the Cooperative 

Principle in cross-cultural communication, emphasizing how 
pragmatic intentions can be misinterpreted when interlocutors 
come from different cultural and communicative backgrounds. 
Through the integration of foundational theories in pragmatics, 
primarily those of Grice (1975), Thomas (1983), and Brown and 
Levinson (1987), with frameworks from intercultural 
communication research, such as Hall’s (1976) high- and low-
context cultures and Hofstede’s (2001) cultural dimensions, the 
article has demonstrated that the pragmatic norms governing 
conversational behavior are far from universal. Rather, they are 
deeply embedded in cultural values and communicative 
expectations. 

The three case studies examined, drawn from real 
interactions in business, academia, and tourism, demonstrate the 
diverse ways in which Gricean maxims may be flouted in ways 
that are culturally cooperative but pragmatically opaque to an 
outsider. In each example, the speaker employed strategies that 
were contextually appropriate within their cultural framework: 
indirectness to preserve harmony in a Japanese business setting, 
euphemistic politeness in British academic feedback, and formal 
ritual openings in French service interactions. Yet in each case, 
the hearer’s failure to recognize the pragmatic force behind these 
flouts led to misunderstandings, misattributions of intent, and in 
some cases, damaged interpersonal or professional relationships. 

One of the central conclusions that can be drawn is that 
flouting the Cooperative Principle is not inherently indicative of 
failed communication. On the contrary, in culturally 
homogenous contexts, it often functions as an advanced 
pragmatic tool, used to convey politeness, irony, humor, or 
criticism in a socially acceptable manner. However, in 
intercultural settings, where shared assumptions cannot be taken 
for granted, these same flouts become sources of ambiguity and 
potential conflict. The implicatures that native speakers rely on 
are not automatically retrievable for interlocutors from different 
pragmatic traditions, leading to what Thomas (1983) describes as 
both pragmalinguistic and sociopragmatic failure. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

336 
 

From a theoretical perspective, these findings reinforce 
the need for a revised, interculturally grounded model of 
pragmatics, one that does not presume the universality of 
Gricean principles but treats them as flexible frameworks whose 
instantiation varies across cultural and situational contexts. 
Grice’s maxims, while still valuable as heuristic tools, must be 
interpreted with caution in intercultural analyses. The maxim of 
Quantity, for instance, may be interpreted differently in cultures 
where verbal economy is prized, while the maxim of Manner may 
yield to politeness conventions that privilege vagueness or 
ambiguity as face-saving strategies. Moreover, the maxim of 
Relation, typically associated with relevance and topic 
maintenance, may be overridden in cultures where indirectness 
and deference shape the structure of conversation. 

Additionally, the findings in this article have practical 
implications for the cultivation of intercultural pragmatic 
competence, a key component of effective communication in a 
globalized world. Language learners, business professionals, 
educators, and diplomats alike need more than grammatical 
accuracy or lexical range; they must develop a nuanced 
understanding of how meaning is constructed, signaled, and 
interpreted in specific cultural contexts. Pragmatic awareness 
should therefore be an integral part of language education and 
intercultural training programs, emphasizing not only how to 
speak appropriately but also how to interpret speech acts within 
unfamiliar pragmatic systems. 

Equally important is the need to encourage reflexivity 
and empathy in intercultural interactions. Misunderstandings 
arising from flouting are often attributed to personality or attitude, 
such as labeling a speaker as evasive, rude, or overly blunt, when 
they are in fact grounded in divergent communicative norms. 
Training in intercultural pragmatics can foster a greater sensitivity 
to these differences and help individuals recognize that what may 
seem like a breach of cooperation may, in another cultural frame, 
be a demonstration of it. 

The article also suggests directions for future research. 
While this study has focused on spoken interactions in 
professional and service-oriented contexts, future studies might 
investigate digital communication, where pragmatic cues are 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

337 
 

filtered through text and emoji, and where the potential for 
misinterpreted implicature is arguably even higher. Social media 
discourse, intercultural video conferencing, and multilingual 
online communities all represent rich terrains for exploring how 
the Cooperative Principle is negotiated, adapted, or resisted in 
technologically mediated environments. 

Moreover, quantitative research could complement this 
study by measuring the frequency and type of pragmatic failures 
across cultures, potentially using corpus data or survey-based 
methods. It would also be valuable to examine how speakers 
adapt over time, what strategies they develop to mitigate or 
repair breakdowns, and how intercultural communicative 
competence evolves through repeated exposure. 

As a conclusion, this article has demonstrated that 
pragmatic competence is a culturally situated skill, one that 
involves not only knowledge of the Cooperative Principle and its 
maxims, but also an awareness of how these principles are 
inflected by cultural expectations and social norms. In cross-
cultural contexts, flouting a maxim does not necessarily hinder 
communication, but it does require a shared frame of 
interpretation. Where that frame is absent, pragmatic failure is 
likely to follow. Recognizing this, and preparing for it through 
education, awareness, and reflective practice, is essential for 
anyone operating in our increasingly interconnected world. 
 
 
References: 
 
Brown, P., & Levinson, S. C. (1987). Politeness: Some universals in 

language usage (2nd ed.). Cambridge University Press. 
 
Grice, H. P. (1975). Logic and conversation. In P. Cole & J. L. Morgan 

(Eds.), Syntax and semantics: Vol. 3. Speech acts (pp. 41–58). 
Academic Press. 

 
Hall, E. T. (1976). Beyond culture. Anchor Books. 
 
Hofstede, G. (2001). Culture’s consequences: Comparing values, 

behaviors, institutions, and organizations across nations (2nd 
ed.). Sage Publications. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

338 
 

 
Leech, G. N. (1983). Principles of pragmatics. Longman. 
 
Locher, M. A., & Watts, R. J. (2005). Politeness theory and relational 

work. Journal of Politeness Research, 1(1), 9–33. 
https://doi.org/10.1515/jplr.2005.1.1.9 

 
Meyer, E. (2015, December). Culture and communication: Overcoming 

cross-cultural differences in business negotiations. Harvard 
Business Review. https://hbr.org 

 
Scollon, R., & Scollon, S. W. (1995). Intercultural communication: A 

discourse approach. Blackwell. 
 
Thomas, J. (1983). Cross-cultural pragmatic failure. Applied Linguistics, 

4(2), 91–112. https://doi.org/10.1093/applin/4.2.91 
 
Thomas, J. (1995). Meaning in interaction: An introduction to 

pragmatics. Longman. 
 
Warwick Centre for Applied Linguistics. (n.d.). Intercultural 

communication: Case studies and teaching materials. University 
of Warwick. Retrieved May 11, 2025, from 
https://warwick.ac.uk/fac/soc/al/globalpad/intercultural/ 

 
Wierzbicka, A. (2003). Cross-cultural pragmatics: The semantics of 

human interaction (2nd ed.). Mouton de Gruyter. 
 
Willsher, K. (2019, October 5). Why Parisians seem rude – and why 

they’re not. The Guardian. 
https://www.theguardian.com/world/2019/oct/05/why-parisians-
seem-rude-and-why-theyre-not 

 
  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

339 
 

 
AI AND MULTILINGUAL COMMUNICATION: 

ACCURACY, TRUST AND LINGUISTIC EQUITY IN 
HIGHER EDUCATION AND HEALTHCARE2 

 
 

Laura-Rebeca STIEGELBAUER 
Vasile Goldiș Western University of Arad 

 
Email: stiegelbauer.laura@uvvg.ro 

 
 
 

Abstract 
 

The ongoing and rapid development of artificial intelligence (AI) is 
transforming multilingual communication in education and healthcare, 
two fields where linguistic diversity directly affects access and equity. 
This article investigates how AI-based translation tools, Google 
Translate, DeepL and ChatGPT - 4, perform within the multilingual 
environment of Vasile Goldis Western University of Arad in Romania. 
Using a mixed-methods approach, the study combined quantitative 
evaluation of translation accuracy with qualitative interviews involving 
60 participants, including students, faculty clinicians, and 
administrative staff. Findings indicate that while ChatGPT – 4 and 
DeepL achieve high levels of fluency and semantic accuracy, users 
remain cautious about trust, confidentiality, and cultural sensitivity, 
especially in high stakes contexts such as clinical documentation. 
Across both educational and healthcare domains, AI tools were valued 
for speed and convenience but criticised for their inability to convey 
nuance, empathy, and intercultural awareness. This article argues that 
translation accuracy, though necessary, is insufficient on its own. For AI 

 
2 Article History: Received: 15.08.2025. Revised: 15.09.2025. Accepted:.16.09.2025 
Published: 15.11.2025. Distributed under the terms and conditions of the Creative 
Commons Attribution License CC BY-NC 4.0. Citation: STIEGELBAUER, L.-R. 
(2025). AI AND MULTILINGUAL COMMUNICATION: ACCURACY, TRUST 
AND LINGUISTIC EQUITY IN HIGHER EDUCATION AND HEALTHCARE. 
Incursiuni în imaginar 16. IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR/ 
L’IMAGINAIRE ET LES ADAPTATIONS DU TEXTE LITTÉRAIRE/ / LITERARY 
ADAPTATIONS AND THE IMAGINARY. Vol. 16. Nr. 1. 339-358. 
https://doi.org/10.29302/InImag.2025.161.14. No funding was received either for 
the research presented in the article or for the creation of the article. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

340 
 

to strengthen multilingual communication, institutions must prioritise 
linguistic equity, critical AI literacy, and ethical oversight, ensuring that 
technological gains serve support inclusive and context sensitive 
communication. 
 
Keywords: Artificial Intelligence; Multilingual Communication; 
Machine Translation; Linguistic Equity; Digital Language Tools. 

  
1. Introduction 
 

In an increasingly interconnected world, multilingual 
communication plays an important role in shaping social, 
educational, and healthcare systems. The growing diversity of 
linguistic communities challenges traditional frameworks of 
translation and interpretation, pressing institutions to seek 
scalable, efficient, and context-sensitive solutions. Artificial 
Intelligence (AI), particularly in the form of neural machine 
translation (NMT) and language processing systems, has emerged 
as a powerful force that is transforming how people, professionals, 
and organizations interact across languages and cultures 
(Dodigovic, 2005). This article explores how AI is reshaping 
multilingual communication by enhancing translation accuracy, 
increasing user satisfaction, and reducing barriers to inclusion, 
especially in critical sectors such as education and healthcare. 

The implications of AI for multilingualism extend beyond 
surface-level translation tasks. AI tools are no longer limited to 
dictionary-based output; instead, they engage with semantic 
nuances, contextual understanding, and adaptive learning. For 
example, NMT systems like DeepL and Google Translate have 
evolved to recognize idiomatic expressions and register-specific 
language, enabling more fluent and culturally appropriate 
translations (Freeth & Treviño, 2024). These technologies, when 
combined with speech recognition and real-time subtitling, are 
also proving effective in educational contexts by supporting 
learners from linguistically diverse backgrounds (de Oliveira, 
2023). However, the advancement of such tools also introduces 
ethical, pedagogical, and epistemological concerns. Critics argue 
that the invisibility of AI translators mirrors historical debates 
over the erasure of human translator agency (Venuti, 1995; Freeth 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

341 
 

& Treviño, 2024), encouraging renewed attention to the politics 
of language technology. 

As Jackson (2020) emphasizes, intercultural 
communication requires not only linguistic competence but also 
critical awareness of power dynamics and cultural embeddedness. 
AI, while technically adept, often lacks this human reflexivity. 
Thus, this article also considers the limitations of AI-mediated 
communication, particularly in situations where trust, nuance, and 
emotional resonance are essential, such as doctor-patient 
interactions or classroom dialogue. In these contexts, AI becomes 
a tool of augmentation rather than substitution. 

This article adopts a mixed-methods approach, 
combining quantitative evaluation of AI translation accuracy 
with qualitative interviews exploring user experiences in higher 
education and healthcare at Vasile Goldis Western University of 
Arad. By integrating these two strands, the study provides an 
empirically grounded assessment of how AI operates in real 
multilingual contexts, where clear communication is critical for 
both academic success and clinical safety.  

The central argument is that while translation accuracy 
remains an important benchmark, it is insufficient on its own. AI 
can only strengthen multilingual communication if its 
integration is guided by ethical responsibility, user training, and 
a commitment to linguistic equity. In other words, the study 
positions AI not only as a tool for more fluent translation, but 
also as a means of supporting inclusive, context-sensitive 
communication across languages and cultures.  

 
2. Literature Review & Theoretical Grounding 

 
The convergence of artificial intelligence (AI) and 

multilingual communication demands an interdisciplinary 
foundation that blends technological innovation with 
sociolinguistic awareness and intercultural theory. This section 
provides a combination of the most relevant scholarly 
contributions that frame AI’s role in multilingual communication. 

 
 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

342 
 

2.1. AI and Translation Accuracy 
AI-driven translation tools have advanced rapidly, 

evolving from rule-based systems and statistical machine 
translation (SMT) to neural machine translation (NMT), which 
processes language at the level of entire sequences rather than 
distinct phrases. As Dodigovic (2005) anticipated in early 
applications of AI in second language acquisition, language-
learning environments enriched by AI not only provide 
corrective feedback but also model higher-order processing. 
Contemporary systems like DeepL, Google Translate, and GPT-4 
or even GPT-53 draw upon massive language corpora to generate 
more accurate, context-aware outputs, particularly in high-
resource languages. 

Despite these improvements, translation remains 
imperfect because accuracy remains uneven. Freeth and Treviño 
(2024) highlight persistent errors in idiomatic expressions, 
specialized terminology, and low-resource languages. Moreover, 
automated systems are often transactional rather than relational, 
privileging speed and fluency over fidelity to cultural nuances 
(Venuti, 1995). These limitations underscore the need to assess 
translation technologies not only by technical benchmarks but 
also by their capacity to function in real multicultural contexts 
such as classrooms and healthcare environment. 
 
2.2. Intercultural Competence and Human Dimensions 

To assess the role of AI in multilingual contexts, it is 
essential to understand the human dimensions of intercultural 
communication. Jackson (2020) builds upon Byram’s model of 
intercultural communicative competence (ICC), which 
encompasses not only linguistic proficiency but also attitudes, 
knowledge, skills of interpreting and relating, and critical 
cultural awareness. AI’s ability to perform syntactic translation 
does not automatically translate to intercultural competence. 
The nuance, ambiguity, and culturally embedded knowledge 
required for effective communication across cultures remain 
challenges for machine learning systems. House (2020) similarly 

 
3 At the time of this research, GPT-5 had not yet been released and was therefore 
not part of the analysis 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

343 
 

emphasizes that translation and interpreting are not purely 
linguistic processes but intercultural acts that rely on negotiation 
of meaning. This observation highlights a key limitation of AI: 
even when it achieves lexical accuracy, it frequently fails to 
capture the pragmatic and cultural subtleties necessary for 
effective cross-cultural communication. 

This theoretical gap has led scholars to propose 
frameworks that incorporate critical digital literacy into AI tool 
design. In education, de Oliveira (2023) emphasizes the necessity 
of aligning AI-assisted tools with students’ language development 
trajectories, arguing that technologies should scaffold, not 
supplant, authentic communication in multilingual classrooms. 
Such models require educators to function as mediators between 
AI outputs and pedagogical intentions. 
 
2.3. Ethics, Equity and Translator Visibility  

The rise of AI in translation raises ethical questions about 
authorship, responsibility, and fairness. Venuti’s (1995) concept of 
“translator invisibility” resonates strongly in the age of machine 
translation, where the labour and intervention of human 
mediators are often erased. Freeth and Treviño (2024) caution that 
AI can exacerbate this invisibility, presenting polished texts 
without transparency about underlying decisions or biases. 

Equity is another concern. Grozdanoff, Popov, and 
Serafimova (2023) argue for ethical AI systems trained on diverse 
datasets to avoid privileging dominant languages and 
marginalizing minority ones. In high-stakes contexts like 
healthcare, Martin and Crichton (2020) show how overreliance 
on literal translations can endanger patient safety. These 
perspectives converge on the need for responsible AI governance, 
where translation tools are integrated not only to improve 
efficiency but also to safeguard inclusivity, transparency, and 
linguistic justice. 
 
3. Methodology 

 
This study employs, as stated before, a mixed-methods 

approach to evaluate the role of artificial intelligence (AI) tools in 
multilingual communication, particularly within higher 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

344 
 

education and healthcare contexts in Romania. The rationale for 
this design stems from the need to both quantify translation 
accuracy and capture experiential insights in contexts where 
multilingual communication is not just a pedagogical tool but a 
necessity for academic success and clinical safety. This study 
combines quantitative analysis of translation accuracy using 
standard evaluation metrics and qualitative analysis of user 
perceptions through interviews. By integrating these two 
approaches, the study captures both the measurable performance 
of AI tools and the lived experiences of users who rely on them in 
multilingual settings.  
 
3.1. Research Context and Design 

The research was conducted within the institutional 
framework of Vasile Goldiș Western University of Arad, a 
comprehensive university in Western Romania offering 
multilingual undergraduate programs. These include Medicine 
(taught in Romanian, English, and French) as well as Applied 
Modern Languages, where students are trained in professional 
translation and interpretation. These programs provided a rich 
and diverse setting for examining AI’s role in both academic and 
clinical multilingual scenarios. 

A convergent parallel design was chosen, combining 
quantitative methods (to evaluate translation performance) and 
qualitative methods (to capture attitudes, perceptions, and 
contextual reflections). This combination ensures that findings 
are grounded in both objective language metrics and real-world 
user experiences. 
 
3.2. Participants 

The participant group consisted of 60 individuals affiliated 
with the university and its healthcare partnerships: 

- 33 medical students (from Romanian, English, and French 
language programs) 

- 10 Applied Modern Languages students (future translators) 
- 8 professors of English/French and AML alumni working 

as professional translators 
- 5 clinicians from local hospitals involved in student 

placements 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

345 
 

- 4 administrative staff who regularly use multilingual 
documentation 

Inclusion criteria required participants to have direct 
experience with AI translation tools within academic, 
administrative, or clinical interactions over the past 12 months. 

The participants from the Medicine programs were 
students in years 4 to 6, while the 10 students from the Applied 
Modern Languages program were in their 2nd and 3rd years; all 
study documents were collected between January and March 
2025. 
 
3.3. Data Collection Tools and Procedures 

Three mainstream AI translation tools were selected for 
analysis: Google Translate, DeepL, and OpenAI’s GPT-4 (free 
version) for generative tasks. The tools were assessed in typical 
university-related scenarios such as: 

- Translating medical terminology in clinical case studies 
- Rendering multilingual emails, consent forms, and course 

materials 
- Assisting student translations in real-time or for 

assignment preparation. 
Regarding the quantitative strand, 10 short source texts of 

150–200 words were submitted to each platform. Reference 
translations were produced by professional translators associated 
with the university’s professors of English and French belonging 
to the department. Translation accuracy was evaluated using 
BLEU and TER scoring systems (Dodigovic, 2005). BLEU 
measures the degree of overlap between the machine translation 
and the reference translation by comparing n-grams (unigram 
(one word), bigram (two words), trigram (three words), and so 
on), producing a score between 0 and 100%, where higher values 
indicate closer similarity. TER, in contrast, calculates how many 
edits (insertions, deletions, substitutions, or shifts) are required 
to transform the machine translation into the reference 
translation, with lower percentages indicating greater accuracy. 
In this study, BLEU was used to capture overall fluency and 
lexical similarity, while TER highlighted the effort needed for 
post-editing. Together they provided a balanced view of 
translation quality, combining surface-level accuracy with 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

346 
 

practical usability. Errors were further categorized thematically 
to identify patterns such as false friends, register mismatches, 
and cultural misinterpretations. 

Regarding the qualitative strand, semi-structured 
interviews were then conducted (in-person or online) with the 
participants to gain insights into perceptions of trust, cultural 
sensitivity, and practical usability. All participants consented to 
the use of their contributions and information for the purposes of 
this study, with the assurance that their identities would remain 
anonymous both during the research process and in the 
published results. 
 
3.4. Analytical Framework 

Quantitative data were processed in SPSS (Statistical 
Package for the Social Sciences)4. Errors were coded into 
categories: lexical, syntactic, semantic, pragmatic, and cultural. 
Qualitative data were transcribed and analysed using thematic 
coding in NVivo5. Thematic coding in this study, involved 
systematically tagging text segments with codes that represent 
recurring ideas, allowing patterns to emerge across participants’ 
accounts. NVivo facilitated the process by enabling the 
organization of interview excerpts into nodes such as trust in AI 
tools, ethical concerns and pedagogical use, which were then 
grouped into broader themes. This process was aligned with 
frameworks drawn from translation ethics and critical pedagogy. 
Freeth and Treviño (2024) emphasized the importance of 

 
4 It is a widely used software for quantitative data analysis, particularly in 
fields like education, psychology, linguistics, sociology, healthcare, and 
communication studies. (see: Karamurugan, S., & Govindarajan, B. (2022). 
Statistical package for the social science. International Journal of Business and 
Economics Research, 8(4), 616–618.  
https://www.researchgate.net/publication/367127751 
5 Thematic coding is a method used in qualitative research to identify, analyse, 
and interpret patterns (or “themes”) within data such as interview transcripts, 
open-ended survey responses, focus group discussions, or even text from digital 
sources. (see: Hollywood, E., & Meehan, B. (2020, September). How using NVivo 
enhanced the thematic analysis of various data sources in research involving 
children, parents and grandparents. Paper presented at Trinity College Dublin, 
School of Nursing & Midwifery.  
https://www.researchgate.net/publication/344783360) 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

347 
 

translator visibility and ethical responsibility, which informed the 
coding of data related to authorship, transparency, and the 
perceived invisibility of AI. de Oliveira (2023) advances critical 
language pedagogy, calling for AI to be positioned as a scaffolding 
tool rather than a substitute for linguistic development. This 
framework guided the interpretation of themes related to student 
learning, their ability to make informed and independent choices 
and their dependence on AI tools.  

A specific emphasis was placed on identifying where AI-
supported communication either enhanced or hindered 
multilingual equity. This localized, real-world methodological 
structure enabled a meaningful assessment of how AI tools 
operate in a transdisciplinary, multilingual academic environment, 
supporting both language learning and healthcare 
communication. By combining thematic coding with these 
frameworks, the analysis moved beyond surface-level descriptions 
to address how participants negotiated ethical and educational 
concerns in their engagement with AI translation tools. Moreover, 
findings in both strands, namely, the quantitative data and the 
qualitative data were compared to provide understanding of AI’s 
role in multilingual communication.  

 
4. Results & Analysis 
 
4.1. Quantitative Findings: Translation Accuracy and Tool 
Performance 

The results are presented in two strands, following the 
mixed-methods design: (1) quantitative evaluation of translation 
accuracy and (2) qualitative analysis of user perceptions. Together, 
these findings highlight both the technical performance of AI tools 
and their perceived value and limitations in real multilingual 
contexts. Thus, the quantitative analysis focused on evaluating the 
linguistic performance of three AI translation tools: Google 
Translate, DeepL, and GPT-4 (free version) across three core 
domains: lexical accuracy, grammatical correctness, and cultural 
or pragmatic appropriateness. The same 10 short texts (150–200 
words each) were translated from Romanian and French into 
English, and vice versa. These texts reflected authentic materials 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

348 
 

drawn from university syllabi, medical discharge summaries, and 
administrative forms. 

Translations were scored using BLEU (Bilingual 
Evaluation Understudy) and TER (Translation Edit Rate) 
metrics, as explained in subchapter 3.3. Human-translated 
versions drafted by professional translators (AML Alumni) and 
professors of English and French within the foreign languages 
department of the university were used as standards. 

 
4.1.1. Overall Performance Scores 
 
Tool BLEU score (avg) TER Score (avg) 
DeepL 78.5 17.3 
Google Translate 72.4 20.8 
Chat-Gpt-4 82.9 14.5 

 
GPT-4 outperformed all other systems in terms of fluency 

and semantic cohesion, especially with complex or culturally 
nuanced texts. DeepL scored second highest, offering robust 
syntactic accuracy, especially in medical translations but 
struggling slightly with idiomatic expressions in French-
Romanian-English conversions. Google Translate produced the 
weakest results, with frequent register mismatches and pragmatic 
errors.  
 
4.1.2. Error Types 

Errors were categorized into: 
- Lexical mismatches (e.g., false friends, synonyms with 

inappropriate connotation) 
- Syntactic errors (e.g., subject-verb agreement, clause 

structure) 
- Cultural misrendering (e.g., idioms or culturally loaded 

terms) 
- Terminological inconsistency (particularly in medical 

documents). 
DeepL and GPT-4 showed better consistency with domain-

specific terminology (e.g., comorbidități, bilet de externare) when 
compared to Google Translate, which often failed to adapt register 
appropriately. Errors in cultural nuance were most notable in 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

349 
 

Google Translate, which occasionally produced literal translations 
of idioms like “mi s-a umflat măseaua pentru că m-a tras curentul” 
as “my face is swollen because I got electrocuted” rather than the 
intended “my tooth is swollen because it was drafty” - a clear 
example of pragmatic failure. DeepL had a better translation, one 
that could convey the source language message “My tooth is 
swollen because I got a draft.” 
 
4.2. Qualitative Findings: User Perceptions and Experiences 

In parallel with quantitative analysis, the 60 participants 
(medical students, translation students, healthcare professionals, 
and university staff) also provided insights through semi-
structured interviews. Thematic analysis revealed five key areas: 
trust, convenience, anxiety, perceived accuracy, and cultural 
adequacy. 
 
4.2.1. Trust and Credibility 

Medical students in the French-taught program expressed 
caution when using AI tools for clinical documentation. One 
respondent noted: 

“In French, if a word has even a small error in a medical 
sentence, it can confuse the meaning and with AI, I sometimes 
don’t trust it without checking in a dictionary.” 
(Student, 3rd Year, Medicine in French) 

Educators echoed this concern. Colleagues teaching at the 
Applied Modern Languages Program reported that students were 
increasingly submitting assignments with unedited AI-generated 
translations, which lacked “voice and cultural sensitivity” (Freeth & 
Treviño, 2024, p. 66). 
 
4.2.2. Convenience and Time-Saving 

Across disciplines, convenience was viewed as the biggest 
advantage. Healthcare professionals stated that AI tools helped 
them prepare multilingual consent forms or appointment 
reminders more quickly. Administrative staff used Google 
Translate and ChatGPT-4 (free version) for routine cross-
linguistic communication with international students. Yet they 
emphasized the need to verify output manually, especially in 
legal documents. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

350 
 

 
4.2.3. Anxiety and Over-Reliance 

Applied Modern Languages (AML) students revealed a 
paradox: while AI helped reduce anxiety in translation tasks, it 
also generated new anxiety about losing language skills. As one 
student put it: 

“I’m afraid we’ll stop learning how to really translate if we 
only rely on AI. It’s helpful, but addictive.” (Student, 2nd Year, AML 
program) 

This concern aligns with the pedagogical warnings in de 
Oliveira (2023), who urges that AI should scaffold, not replace, 
language learning. 
 
4.2.4. Perceived Accuracy and Use Cases 

GPT-4 was praised for producing fluent and readable text, 
but many participants observed that its translations lacked 
terminological consistency over multiple documents if the 
prompt was not accurately and explicitly written. In contrast, 
DeepL was seen as more accurate in medical phrasing, though less 
versatile for casual dialogue or student tasks. 

Hence, we could say that AI was most trusted for low-risk, 
repetitive translation tasks (emails, appointment letters) and 
least trusted for high-stakes contexts such as academic 
assessment or critical medical decisions. 
 
4.2.5. Cultural Sensitivity and Adaptability 

Participants from all groups noted that AI tools still 
struggled with register and tone. For instance, GPT-4 translated 
formal Romanian phrases too informally into English, 
occasionally undermining the seriousness of medical content. 
Cultural connotations were not always well preserved, especially 
in emotionally sensitive messages (e.g., condolence notices or 
treatment refusal statements). 

As Jackson (2020) argues, true intercultural 
communication requires more than language substitution, it 
requires localised meaning, empathy, and awareness of the 
communicative context. 
 Taken together, the results suggest that AI tools can 
deliver high levels of technical accuracy, with GPT-4 and DeepL 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

351 
 

performing particularly well. Yet, users’ judgments about their 
usefulness extended well beyond metrics. Trust, convenience, 
and cultural appropriateness were decisive factors shaping 
perceptions, and these were often absent in otherwise fluent 
translations. The findings therefore reinforce the central 
argument of this article, namely that translation accuracy, while 
necessary, is insufficient on its own. Effective multilingual 
communication requires systems that also inspire trust, respect 
cultural nuance, and operate within ethical frameworks that 
safeguard all parties involved.  
 
5. Discussion & Implications 

 
The findings of this study confirm that artificial 

intelligence (AI) has the potential to support multilingual 
communication in meaningful ways, but their usefulness depends 
on far more than technical accuracy. While quantitative results 
demonstrated that GPT-4 and DeepL achieved strong scores on 
BLEU and TER metrics, participants consistently evaluated these 
tools in relation to broader communicative needs, such as trust, 
cultural appropriateness, and ethical responsibility. This dual 
perspective highlights a key lesson: translation accuracy is a 
necessary benchmark, but it is insufficient on its own for contexts 
where human well-being, academic integrity, and intercultural 
relations are at stake. This section explores the broader 
implications of using AI in multilingual education and 
healthcare, especially within the academic setting of Vasile 
Goldiș Western University of Arad, where linguistic diversity is 
not only valued but structurally embedded in its programmes. 
 
5.1. Accuracy Is Not Always Enough 

From a purely technical perspective, GPT-4 and DeepL 
produced the most accurate translations when compared to 
Google Translate. These results were measured using two 
standard tools: BLEU and TER. 

The BLEU score (Bilingual Evaluation Understudy) is a 
method that compares the AI’s translation to a human-translated 
version by checking how many word patterns they have in 
common. The higher the score, the closer the AI’s result is to that 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

352 
 

of a human. In our study, GPT-4 scored above 80 out of 100, 
indicating very high similarity. 

The TER score (Translation Edit Rate), on the other hand, 
looks at how many corrections a human would need to make in 
the AI’s translation. A lower TER means fewer edits are needed. 
GPT-4 and DeepL showed low TER scores, which means their 
translations were not only fluent, but also required minimal 
revision. 

However, despite these strong scores, interview data 
revealed that many users still hesitate to fully trust AI translations, 
especially in fields like medicine, where even small errors can lead 
to serious misunderstandings. For instance, medical students 
expressed concern about using AI-generated translations in 
clinical settings, fearing they might miss nuanced or critical 
meanings in Romanian6. This shows that technical performance is 
not the only factor that matters, users also evaluate AI tools based 
on trust, emotional tone, and cultural sensitivity. 
 
5.2. Language Learning and Professional Identity 

In the Applied Modern Languages program, students 
shared that while AI helps them complete assignments more 
efficiently, it can also create a risk of over-reliance. Some students 
admitted to using AI without fully understanding the translation 
choices it made. This raised concerns about losing essential skills 
such as paraphrasing, cultural adaptation, and critical thinking, all 
of which are vital for professional translators. 

This tension mirrors, as stated before, what de Oliveira 
(2023) describes as the need to scaffold learning with digital tools, 
rather than replace it. From a pedagogical point of view, AI should 
be integrated into the curriculum as a support tool, helping 
students develop editing, prompting and evaluation skills. Simply 
allowing AI to take over the translation process may weaken 
students’ confidence in their own abilities and dilute their 
linguistic creativity. 

At a university like ours, where translation is taught as a 
professional and ethical practice, students must learn how to 

 
6 In Romania, by their fourth year, medical students must have conversational 
proficiency in Romanian to begin clinical training and patient interaction. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

353 
 

critically engage with AI output, post-edit when necessary, and 
understand when not to use AI at all. This form of AI literacy is 
becoming just as important as knowing a foreign language. 
 
5.3. Beyond Words: The Importance of Cultural Awareness 

Translation is never just about replacing words. As Jackson 
(2020) explains, true communication between cultures requires an 
understanding of tone, context, emotion, and relationships. This is 
something AI, no matter how advanced, still struggles to grasp. 

Participants in our study, who were coming from various 
cultural backgrounds, frequently mentioned that AI-produced 
texts were sometimes “too cold” or “too mechanic,” especially 
when dealing with emotionally sensitive topics such as patient 
care, formal complaints, or condolences. In such cases, even a 
grammatically correct sentence may come across as disrespectful 
or inappropriate. 

This reinforces the idea that AI can assist communication 
but not replace the human capacity for empathy and intercultural 
judgment. In healthcare, in classrooms, and in professional 
translation, AI must be seen as a collaborative tool, one that 
supports but does not override human communication 
strategies. It should be seen as our compliant assistant as long as 
we are a skilful leader. 
 
5.4. Responsible Integration and Linguistic Equity 

There is also a growing conversation about the ethical 
side of using AI in multilingual environments. Grozdanoff, 
Popov, and Serafimova (2023) argue that AI systems must be 
developed in ways that respect linguistic diversity and promote 
inclusion, not uniformity. Our findings support this view. 

At Vasile Goldiș Western University, where we teach 
medicine in three languages and train future translators, AI offers 
many opportunities to support student learning and patient 
communication. For example, it can help generate multilingual 
glossaries, translate course materials, or simplify administrative 
communication with international students (our International 
Relations Department, Erasmus Department and Foreign 
Students Department). However, these tools should be 
introduced with care, ensuring both staff and students receive 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

354 
 

proper training on how to evaluate the output and make ethically 
sound decisions about when and how to use them. 

Without adequate training and critical use, AI tools risk 
reinforcing dominant language norms, which may marginalize 
speakers of minority languages. If used as a substitute rather than 
a support, such technologies could deepen existing inequalities 
instead of fostering inclusion. 
 
5.5. Reflecting on the Bigger Picture 

Taken together, these findings suggest that AI offers 
powerful tools for multilingual communication, but it cannot 
replace the human side of language. Metrics like BLEU and TER 
show AI’s speed and fluency, yet users stress that trust, and 
cultural fit matter just as much.  

At our university, where students are trained to work 
across cultures and languages, this means developing AI literacy 
that respects both the power and the limits of technology. AI can 
help democratize access to information and support linguistic 
inclusion but only when it is used with awareness, responsibility, 
and critical thinking. This article therefore advocates for a 
balanced approach, where the integration of AI is always guided by 
ethical principles and a commitment to linguistic justice, hence, it 
should be seen as a complement to, rather than a replacement for, 
human multilingual competence. 
 
6. Privacy and Confidentiality 

 
In fields like medicine and healthcare, confidentiality is a 

non-negotiable ethical principle. AI translation tools that rely on 
cloud-based processing (e.g., DeepL or Google Translate) may 
store or transmit sensitive information during translation. This 
poses a significant risk, especially when translating patient records 
or clinical notes. For this reason, students and professionals must 
be trained to avoid inputting confidential data into public AI 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

355 
 

systems unless data protection can be guaranteed. ChatGPT has 
the temporary button7 which could be used. 

Furthermore, as AI tools become more integrated into 
university infrastructure, institutional policies must address data 
privacy, including how and where AI systems store the content 
generated or translated by users. Without proper regulation, AI 
can easily become a silent recorder of sensitive institutional or 
personal information. Hence, the responsible integration of AI into 
multilingual communication depends not only on accuracy and 
usability but also on safeguarding confidentiality. 
 
7. Limitations of This Study 

 
While this study aimed to provide a comprehensive 

analysis of AI in multilingual communication, focusing on 
functional texts in academic and medical domains, several 
limitations must be acknowledged. First, the sample size, 
particularly for the qualitative interviews, was relatively small and 
limited to a single institution. As such, the findings may not be 
generalizable to all Romanian or European universities. Second, 
the study focused primarily on written translation tasks, leaving 
out important modes of multilingual interaction such as oral 
interpretation, real-time communication, and sign language 
translation, which are increasingly relevant in multilingual 
academic and medical environments. 

Additionally, the evaluation of AI output was limited to 
select language pairs (e.g., Romanian-English, Romanian-French, 
French-English) and a just three specific tools (ChatGPT-4, DeepL, 
Google Translate). Future studies could expand this scope by 
including lesser-known AI tools, multimodal translation systems, 
or voice-based AI interpreters. Despite these limitations, the study 
offers meaningful insight into how AI is currently reshaping, and 
challenging, multilingual communication in academic and 
professional contexts. By recognizing these limitations, the study 
underscores that its conclusions should be understood as 

 
7 The “Temporary” Chat button in ChatGPT lets you start a conversation that 
is not saved to your chat history, does not use memory, and is excluded from 
training, working like a private or incognito mode. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

356 
 

exploratory rather than definitive. They nevertheless provide a 
valuable basis for further research into how AI can be responsibly 
integrated into multilingual education and healthcare. 

 
8. Conclusion  

 
This article examined how AI translation tools are being 

used in the multilingual context of higher education and 
healthcare at Vasile Goldis Western University of Arad. By 
combining both translation performance metrics with user 
perspectives, the analysis highlighted both the promise and the 
limitations of Ai in bridging linguistic gaps. GPT-4 and DeepL 
achieved high technical accuracy, yet participants consistently 
emphasised that effective multilingual communication depends 
not only on lexical correctness but also on trust, tone and cultural 
sensitivity.  

The findings point to three central implications. First, AI 
cannot replace human judgement in sensitive environments such 
as medical communication or academic assessment, where 
intercultural awareness and empathy are essential. Second, 
universities should embed AI literacy into curricula and staff 
training, enabling users to critically evaluate automated output 
and understand when and how AI should be used. Third, 
institutions must commit to linguistic equity by supporting tools 
and policies that serve less-resourced languages alongside 
dominant ones. 

In conclusion, while translation accuracy remains a 
valuable benchmark, the overarching contribution of this study is 
to argue for the responsible integration of AI in ways that promote 
inclusion, ethical practice, and sustainable multilingual 
communication. Only by aligning technological capacity with 
linguistic justice can AI contribute meaningfully to equitable 
access in education and healthcare. 

 
 

 
 
 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

357 
 

References: 
 
Books and Book Chapters 
Dodigovic, M. (2005). Artificial intelligence in second language learning: 

Raising error awareness. Multilingual Matters. 
 
de Oliveira, L. C. (2023). Supporting multilingual learners’ academic 

language development: A language-based approach to content 
instruction. Routledge. 

 
Freeth, P. J., & Treviño, R. (Eds.). (2024). Beyond the translator’s 

invisibility: Critical reflections and new perspectives. Leuven 
University Press. 

 
Grozdanoff, B. D., Popov, Z., & Serafimova, S. (Eds.). (2023). Rationality 

and ethics in artificial intelligence. Cambridge Scholars 
Publishing. 

 
Hollywood, E., & Meehan, B. (2020, September). How using NVivo 

enhanced the thematic analysis of various data sources in research 
involving children, parents and grandparents. Paper presented at 
Trinity College Dublin, School of Nursing & Midwifery.  

 
House, J. (2020). Translation, interpreting, and intercultural 

communication. In J. Jackson (Ed.), The Routledge handbook of 
language and intercultural communication (2nd ed., pp. 173–190). 
Routledge. 

 
Jackson, J. (Ed.). (2020). The Routledge handbook of language and 

intercultural communication (2nd ed.). Routledge. 
 
Karamurugan, S., & Govindarajan, B. (2022). Statistical package for the 

social science. International Journal of Business and Economics 
Research, 8(4), 616–618.  

 
Martin, G. S., & Crichton, J. (2020). Intercultural communication in 

health care settings. In J. Jackson (Ed.), The Routledge Handbook 
of Language and Intercultural Communication (2nd ed., pp. 503–
520). Routledge. 

 
Tipton, R. (2024). The Routledge guide to teaching ethics in translation 

and interpreting education. Routledge. 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

358 
 

Venuti, L. (1995). The translator’s invisibility: A history of translation. 
Routledge. 

 
Legal and Government Documents 
U.S. Department of Education, Office of Educational Technology. 

(2023). Artificial intelligence and the future of teaching and 
learning: Insights and recommendations. 
https://tech.ed.gov/files/2023/05/AI-Future-of-Teaching-and-
Learning.pdf 

 
 
 
 



 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Varia 
 
 
 



 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

361 
 

 
RESTITUTIO (1): DOCTORANZII PROFESORULUI 

MIRCEA BRAGA. DOSAR DE STUDIU1 
 

RESTITUTIO (1): PROFESSOR MIRCEA BRAGA’S 
DOCTORAL STUDENTS. A STUDY FILE 

 
 

Lucian Vasile BÂGIU 
Universitatea 1 Decembrie 1918 din Alba Iulia, România 

 1 Decembrie 1918 University of Alba Iulia, Romania 
 

Email: lucian_bagiu@yahoo.com 
 
 
 

Abstract 
 

The study file presents the activity of the doctoral supervisor, Prof. 
Mircea Braga, within the Doctoral School of Philology of IOSUD-Alba 
Iulia. The twenty-nine doctoral theses defended under his coordination 
during the period September 2008-04.09.2020 are listed in 
chronological order, and the nine volumes authored by former doctoral 
students resulting later from the publication of some of these theses are 
also identified. For each doctoral student, the occupation and current 
place of work are indicated, as well as the email address. The twenty-six 
academics who have acted as referees within the thesis defense 
committees are also listed, with their professional affiliation and 
number of participations. The statistical distribution of former doctoral 
students by occupation and geographical location is conclusively and 
succinctly presented, and the number of citations in Google Academic 
of five of the published volumes of theses is recorded. Last but not least, 

 
1 Article History: Received: 15.08.2025. Revised: 14.09.2025. Accepted: 16.09.2025. 
Published: 15.11.2025. Distributed under the terms and conditions of the Creative 
Commons Attribution License CC BY-NC 4.0. Citation: BÂGIU, L.V. (2025). 
RESTITUTIO (1): DOCTORANZII PROFESORULUI MIRCEA BRAGA. DOSAR DE 
STUDIU. Incursiuni în imaginar 16. IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI 
LITERAR/ L’IMAGINAIRE ET LES ADAPTATIONS DU TEXTE LITTÉRAIRE/ / 
LITERARY ADAPTATIONS AND THE IMAGINARY. Vol. 16. Nr. 1. 361-381. 
https://doi.org/10.29302/InImag.2025.16.1.15. No funding was received either for 
the research presented in the article or for the creation of the article. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

362 
 

one of the doctoral supervisor’s reviews is reproduced, later published 
as preface in the aforementioned volume. In the second part, five other 
doctoral theses are presented, with the same structural approach, for 
which Professor Mircea Braga acted as a referent between 13.11.2009 and 
24.09.2020, theses coordinated by his colleagues from the Doctoral 
School.  

 
Keywords: Alba Iulia; Philology; PhD public defense reports; PhD 
supervision; PhD thesis. 

 
Rezumat 

 
Dosarul de studiu prezintă sintetic activitatea conducătorului de 
doctorat prof. univ. dr. Mircea Braga în cadrul Școlii Doctorale de 
Filologie a IOSUD-Alba Iulia. Sunt enumerate în ordine cronologică 
cele douăzeci și nouă de teze de doctorat susținute sub coordonarea 
domniei sale în perioada septembrie 2008-04.09.2020, fiind identificate 
și cele nouă volume de autor ale foștilor doctoranzi rezultate ulterior 
prin publicarea unora dintre aceste teze. În cazul fiecărui doctorand 
este indicată ocupația și locul de muncă actual, precum și adresa de 
email. De asemenea sunt enumerați cei douăzeci și șase de universitari 
care au activat ca referenți în cadrul comisiilor de susținere a tezelor, cu 
afilierea profesională și numărul de participări. Concluziv și succint se 
prezintă statistic distribuția foștilor doctoranzi ca ocupație și localizare 
geografică și se consemnează numărul de citări în Google Academic a 
cinci dintre volumele publicate ale tezelor. Nu în ultimul rând este 
reprodus unul din referatele conducătorului de doctorat, publicat 
ulterior ca prefață la volumul amintit. În cea de a doua parte sunt 
prezentate, cu aceeași abordare structurală, alte cinci teze de doctorat la 
susținerea cărora profesorul Mircea Braga a activat ca referent în 
perioada 13.11.2009-24.09.2020, teze coordonate de colegii domniei sale 
de Școala Doctorală.  

 
Cuvinte-cheie: Alba Iulia; conducere doctorală; filologie; referate 
susținere doctorat; teze de doctorat. 

 
 Școala Doctorală de Filologie din cadrul IOSUD-UAB a 

fost înființată prin OM 3868/17.05.2004. Aceasta a fost posibil 
întrucât trei universitari titulari ai Catedrei de Limba și literatura 
română a Universității „1 Decembrie 1918” din Alba Iulia au fost 
numiți conducători de doctorat la acel moment: prof. univ. dr. 
Mircea Braga (OM 3867/17.05.2004), prof. univ. dr. Constantin 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

363 
 

Cubleșan (OM 3867/17.05.2004), prof. univ. dr. Mircea Popa (OM 
3855/17.05.2004), iar în anul următor prof. univ. dr. Ion Buzași 
(OM 4807/17.08.2005)2. Prof. univ. dr. Mircea Braga (1938-2023) a 
asigurat și conducerea Școlii Doctorale de Filologie până în 2018. 

Între septembrie 2008 și 04.09.2020 au susținut teza de 
doctorat, sub coordonarea profesorului Mircea Braga, următorii 
douăzeci și nouă de doctoranzi (trei teze fiind în cotutelă cu trei 
profesori universitari de la trei universități din Franța)3: 

 
- septembrie 2008, Lavinia Elena Cazacu 
(Constantinescu), Paradigmele erosului la Mircea 
Eliade [Mircea Eliade’s Paradigms of Eros]; 
Profesor titular de limba și literatura română, Colegiul 
Naţional „Mircea cel Bătrân”, Râmnicu Vâlcea, Jud. 
Vâlcea. 
constantinescule@yahoo.com  
- septembrie 2008, Carmen Jitianu (Cocău-Jitianu), 
„Geografia” sadoveniană - incursiune topologică 
[Sadoveanu’s “Geography” - Topological Incursion]; 
publicată: Carmen Cocău-Jitianu, Geografia 
sadoveniană. Disocieri ale toposului [Sadoveanu’s 
“Geography”. Dissociations of the Topos], Râmnicu 
Vâlcea, Pro Școala, 2015, 266 p., ISBN 978-606-702-
320-6. 
Profesor de limba și literatura română, Colegiul 
Național de Informatică „Matei Basarab”, Râmnicu 
Vâlcea, Jud. Vâlcea.  
cocaucarmen@yahoo.com  
- 2008, Natalia Asinefta Pascu (Topîrcean), Dinamica 
imaginatiei simbolice în poezia lui Ioan Alexandru [The 
Dynamics of Symbolic Imagination in the Poetry of 
Ioan Alexandru];  
Profesor titular de limba și literatura română, 
Seminarul Teologic Ortodox „Sfântul Simion Ștefan”, 
Alba Iulia 

 
2 Vezi  https://www.uab.ro/media/documente/RAPORT_DE_AUTOEVALUARE 
_ANUL_2016.pdf  
3 Vezi http://doctorate.uab.ro/index.php?pagina=pg&id=109&l=ro  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

364 
 

nataliatopircean@gmail.com  
- 09.10.2009, Alina Ioana Burada (Bako) (cotutelă cu 
prof. univ. dr. Ana Maria Binet, Universitatea „Michel 
de Montaigne”, Bordeaux, Franța), Dinamica 
imaginarului poetic: grupul oniric românesc = Voies et 
voix de l’imaginaire roumain: le groupe des poètes 
oniriques (la seconde moitie du xx siècle) [The 
Dynamics of the Poetic Imaginary: the Romanian 
Oneiric Group]; publicată: Alina Bako, Dinamica 
imaginarului poetic. Grupul oniric românesc [The 
Dynamics of the Poetic Imaginary. The Romanian 
Oneiric Group], Cluj-Napoca, Editura Eikon, 2012, 
243p. ISBN 978-973-757-714-6. 
Lector universitar, Universitatea „Lucian Blaga” din 
Sibiu  
https://scholar.google.com/citations?user=x3nGwjcA
AAAJ&hl=ro&oi=ao  
alina.bako@ulbsibiu.ro  
- 2009, Ovidiu Ivancu, Identitate culturală și mental 
colectiv românesc în postcomunism - imagini, mituri, 
percepții, repoziționări [Cultural Identity and 
Romanian Collective Mentality in Post-Communism - 
Images, Myths, Perceptions, Repositionings]; 
publicată: Ovidiu Ivancu, Identitate culturală și mental 
colectiv românesc în postcomunism (1990-2007) - 
imagini, mituri, percepții, repoziționări [Cultural 
Identity and Romanian Collective Mentality in Post-
Communism (1990-2007) - Images, Myths, 
Perceptions, Repositionings], Cluj-Napoca, Eikon, 
2013, 346 p., ISBN 978-973-757-808-2.  
Lector de limba română, Universitatea din Vilnius, 
Lituania 
https://scholar.google.com/citations?user=D6SkKZAA
AAAJ&hl=ro&oi=ao  
ovidiuivancu@gmail.com  
- 07.04.2010, Lucia-Larissa Popovici (Palea), Erwin 
Wittstock. Studiu monografic [Erwin Wittstock. 
Monographic study]; publicată: Lucia-Larissa Palea, 
Opera Wittstockiană – o metaforă a interculturalității 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

365 
 

transilvane [The Wittstockian Work – a Metaphor of 
Transylvanian Interculturality], Sibiu, Editura 
Academiei Forţelor Terestre „Nicolae Bălcescu”, 2016, 
301 p., ISBN 978-973-153-261-5.  
lector universitar, Academia Forţelor Terestre 
„Nicolae Bălcescu”, Sibiu. 
https://www.armyacademy.ro/engleza/dhss_staff.php  
luciapalea@yahoo.com  
- 08.07.2010, Corina Martalogu (Turcu), Augustin 
Buzura. Studiu monografic [Augustin Buzura. 
Monographic Study]; 
Profesor titular de limba și literatura română, Colegiul 
Economic „George Bariţiu”, Sibiu 
- 08.07.2010, Alexandru-Cristian Ciocan, Configurări 
obsesive în simbolismul românesc [Obsessive 
Configurations in Romanian Symbolism]; publicată: 
Alexandru-Cristian Ciocan, Configurări obsesive în 
simbolismul românesc [Obsessive Configurations in 
Romanian Symbolism], Cluj-Napoca, Limes, 2011, 310 
p., ISBN 978-973-726-600-2. 
manager de proiecte, Asociația Forum Apulum 
https://scholar.google.com/scholar?cites=146917527713
27244664&as_sdt=2005&sciodt=0,5&hl=ro  
ciocan_alexandru_cristian@yahoo.com  
- 20.10.2010, Maria Spătariu, Reportaj şi literatură: 
disocieri şi interferenţe în literatura română [Reportage 
and Literature: Dissociations and Interferences in 
Romanian Literature]; 
Redactor cultură, SC Casa de Presă şi Editură Tribuna 
Sibiu 
mariaspatariu@gmail.com  
- 20.10.2010, Ioana-Daniela Bela (Trif), Univers epic şi 
univers interior în opera lui Max Blecher [Epic Universe 
and Inner Universe in the Work of Max Blecher];  
profesor de limba și literatura română, Seminarul 
Teologic Ortodox „Mitropolit Simion Ștefan”, Alba 
Iulia 
dana_trf@yahoo.com 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

366 
 

- 24.06.2011, Anca-Steluţa Gherman (Sântimbrean), 
Poezia şi eseistica Ilenei Mălăncioiu. Exorcizare prin 
creaţie [The Poetry and Essays of Ilena Mălăncioiu. 
Exorcism through Creation];  
profesor de limba și literatura română, Colegiul 
Naţional „Lucian Blaga”, Sebeş, Jud. Alba 
anca_gherman2000@yahoo.com  
- 09.09.2011, Alina-Valentina Bortoş (Moldovan), 
Confruntări thanatice în romanul interbelic [Thanatic 
Confrontations in the Interwar Novel];  
Profesor titular de limba germană modernă, Școala 
Gimnazială „Avram Iancu”, Alba Iulia 
alina_moldovan2008@yahoo.com  
24.09.2011, Sorin-Ovidiu Băran (cotutelă cu prof. univ. 
dr. Philippe Walter, Universitatea ,,Sthendhal-
Grenoble 3”, Franţa), Motive precreştine în basmul 
popular românesc [Pre-Christian Motifs in Romanian 
Folk Tales];  
profesor de limba și literatura română, Mark Twain 
International School, Voluntari, Ilfov 
ovidiubaran2105@gmail.com  
- 07.12.2011, Mihaela-Claudia Pop (Condrat), Structuri 
ale imaginarului religios în poezie din perspectiva 
teologiei literare (literaturtheologie) [Structures of the 
Religious Imaginary in Poetry from the Perspective of 
Literary Theology (literaturtheologie)]; 
bilboreanca@yahoo.com  
25.02.2012, Aura-Celestina Cibian (cotutelă cu prof. 
univ. dr. Gilles Bardy, Universitatea Aix-en-Provence, 
Provence, Franța), Aspecte ale franco-românismului 
cultural şi lingvistic în lumina documentelor juridico-
administrative din ţările române (1828-1848) [Aspects 
of Cultural and Linguistic Franco-Romanianism in the 
Light of Legal and Administrative Documents from 
the Romanian Countries (1828-1848)]; 
Lector universitar de limba franceză, Universitatea ,,1 
Decembrie 1918” Alba Iulia 
auracibian@gmail.com, aura_cibian@yahoo.fr, 
aura.cibian@uab.ro  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

367 
 

- 02.07.2012, Amelia-Ioana Todoran (Groza), Elemente 
paradigmatice în romanele lui Norman Manea 
[Paradigmatic Elements in Norman Manea’s Novels];  
Profesor de limba franceză, Gilbert High School, 
Lexington District 1, Gilbert, SC, 209803, SUA. 
kireina21ro@gmail.com  
- 21.09.2012, Liliana-Anemona Matei (Pătrulescu), 
Ambiguitatea ca paradigmă în operele lui D. R. Popescu 
[Ambiguity as a Paradigm in the Works of D. R. 
Popescu]; 
profesor titular de limba engleză, gr. I, Colegiul 
Naţional „Mircea cel Bătrân”, Râmnicu Vâlcea, Jud. 
Vâlcea. 
anemona_matei@yahoo.com 
- 29.09.2012, Sofia Branc (Elvireanu), Totalitarism şi 
exil. Exilul după exil [Totalitarianism and Exile. Exile 
after Exile]; 
Profesor de limba franceză, Colegiul Naţional „Horea, 
Cloşca şi Crişan”, Alba Iulia 
sonia_elvireanu@yahoo.com  
- 29.09.2012, Mihaela-Marinela Pistol (Bal), Ion D. 
Sîrbu. Anatomia lucidităţii [Ion D. Sîrbu. The Anatomy 
of Lucidity]; 
profesor de limba și literatura română, Colegiul 
Național „Iulia Hașdeu”, București 
balmihaela@gmail.com 
- 22.07.2013, Alexandra Cristea (Gruian), Pragul – 
limita depăşită. În lumea basmului popular [The 
Threshold – the Limit Crossed. In the World of Folk 
Tales];  
Muzeograf I, Complexul Național Muzeal „ASTRA”, 
Muzeul de Etnografie Universală „Franz Binder”, Sibiu 
alexandra.gruian@googlemail.com, 
alexandragruian@yahoo.com,  
- 14.09.2013, Adina-Voica Monea (Sorohan), Unităţi 
imaginare în opera lui Nichita Stănescu [Imaginary 
Units in the Work of Nichita Stănescu];  
Profesor limba și literatură română, Colegiul Naţional 
„Lucian Blaga” – Sebeş, Jud. Alba 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

368 
 

sorohanadina@yahoo.com  
- 24.10.2014, Ariana-Oana Perneac (Covaci), 
Coordonate ale imaginarului în proza lui Sorin Titel 
[Coordinates of the Imaginary in Sorin Titel’s Prose]; 
Profesor limba și literatură română, Colegiul Național 
„C. D. Loga” Caransebeş, Jud. Caraș-Severin. 
ariana.covaci@yahoo.com  
- 25.07.2017, Liliana Floria (Danciu), Mircea Eliade: 
constructe istorico-religioase şi imaginar eliadesc în 
Noaptea de Sânziene [Mircea Eliade: Historical-
Religious Constructs and Eliade’s Imagination in The 
Forbidden Forest]; publicată: Liliana Danciu, Romanul 
din roman. Noaptea de Sânziene de Mircea Eliade [The 
Novel within the Novel. The Forbidden Forest by 
Mircea Eliade], București, Ideea europeană, 2017, 555 
p., ISBN 978-606-594-592-0.  
Profesor limba și literatură română, Liceul Tehnologic 
„Dacia” Caransebeș, Jud. Caraș-Severin  
liliana.danciu70@yahoo.com 
- 27.07.2018, Petru-Adrian Danciu, Mitogenul Zmeului, 
între fenomenologie şi hermeneutică. O posibilă istorie 
[The Mythogenus of the Dragon, between 
Phenomenology and Hermeneutics. A Possible 
History]; publicată: Petru Adrian Danciu, 
Demonologia basmului popular romanesc: motivul 
zmeului [The Demonology of Romanian Folk Tales: 
The Dragon Motif], București, Tracus Arte, 2019, 532 
p., ISBN 978-606-023-096-0.  
Profesor de religie, Liceul Tehnologic „Dacia” 
Caransebeș, Jud. Caraș-Severin  
https://scholar.google.com/scholar?cites=24525571921
97582310&as_sdt=2005&sciodt=0,5&hl=ro  
office.gnostic@gmail.com  
- 19.12.2018, Alexandra-Claudia Șoica (Coroiu), Despre 
Diavol sau „mistica maiestății” Răului (cu o incursiune 
în proza românească) [About the Devil or the “Mystic 
Majesty” of Evil (with a Foray into Romanian Prose)]; 
publicată: Alexandra Claudia Coroiu, Simbolistica 
Răului în proza românească [The Symbolism of Evil in 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

369 
 

Romanian Prose], Cluj-Napoca, Casa Cărții de Știință, 
2020, 314 p., ISBN 978-606-17-1593-0.  
Profesor limba și literatură română, Școala Gimnazială 
Ohaba, Jud. Alba 
clau_ale8@yahoo.com  
- 19.12.2018, Cristina-Matilda Vănoagă, Spaţii în proza 
lui Andrei Codrescu între realitate şi imaginar [Spaces 
in Andrei Codrescu’s Prose between Reality and 
Imagination]; Cristina-Matilda Vănoagă, Proza lui 
Andrei Codrescu. Spații între realitate și imaginar 
[Andrei Codrescu’s Prose. Spaces between Reality and 
Imagination], București, Tracus Arte, 2019, 366 p., 
ISBN 978-606-023-111-0.  
Conferențiar universitar de limba și literatura engleză, 
Universitatea ,,1 Decembrie 1918 Alba Iulia 
https://scholar.google.com/citations?user=rZPByiQA
AAAJ&hl=ro&oi=ao  
cristinamatilda.vanoaga@yahoo.com, 
cristinamatildavanoaga@gmail.com, 
cristina.vanoaga@uab.ro  
- 06.09.2019, Carmen-Doina Cruciu (Vasilca), Poetica 
acvaticului în lirica feminină actuală (în șase 
ipostazieri) [The Poetics of the Aquatic in Current 
Female Lyric Poetry (in Six Hypostases)];  
Inspector școlar de specialitate Managementul 
resurselor umane, Inspectoratul Școlar Județean Alba 
cruciu_carmen@yahoo.com  
- 20.09.2019, Aritina-Raluca Iancu (Micu-Oțelea), 
Romanul mahalalei - de la autocentralizare la 
intoxicarea centrului. Istoria unei relații complicate 
[The Slum Novel - from Self-Centralization to the 
Intoxication of the Center. The History of a 
Complicated Relationship];  
Profesor limba și literatură română, Liceul Teoretic 
,,Brassai Samuel”, Cluj-Napoca 
aritina.micu@yahoo.com  
- 04.09.2020, Nicoleta Elena Chira (Mîrza), Mateiu I. 
Caragiale - la incidenţa cu psihanaliza lui C.G. Jung 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

370 
 

[Mateiu I. Caragiale - on the Incidence with C. G. 
Jung’s Psychoanalysis];  
Profesor limba și literatură română, Liceul Teoretic 
,,Pavel Dan”, Câmpia Turzii, jud. Cluj 
nicoletamirza@yahoo.com  

 
În comisiile de susținere a douăzeci și șase dintre 

tezele de doctorat profesorul Mircea Braga i-a avut alături pe 
următorii referenți: 

prof. univ. dr. Diana Câmpan, Universitatea „1 Decembrie 
1918” din Alba Iulia – douăsprezece comisii  
prof. univ. dr. Iulian Boldea, Universitatea „Petru Maior” 
din Târgu Mureş – opt comisii 
prof. univ. dr. Constantin Cubleşan, Universitatea „1 
Decembrie 1918” din Alba Iulia – opt comisii 
prof. univ. dr. Mircea Anghelescu (1941-2022), Universitatea 
din Bucureşti – șapte comisii 
prof. univ. dr. Mircea Tomuş (1934-2022), Universitatea 
„Lucian Blaga” din Sibiu - șase comisii 
prof. univ. dr. Cornel Ungureanu, Universitatea de Vest din 
Timişoara - cinci comisii  
prof. univ. dr. Ionel Buşe, Universitatea din Craiova - trei 
comisii 
prof. univ. dr. Gheorghe Glodeanu, Universitatea Tehnică 
din Cluj-Napoca, Centrul Universitar Nord din Baia Mare – 
trei comisii 
prof. univ. dr. Ion Simuț, Universitatea din Oradea – trei 
comisii 
prof. univ. dr. Ovidiu Ghidirmic (1942-2017), Universitatea 
din Craiova – două comisii 
prof. univ. dr. Gheorghe Manolache, Universitatea „Lucian 
Blaga” din Sibiu – două comisii 
prof. univ. dr. Eugen Negrici, Universitatea din Bucureşti – 
două comisii 
prof. univ. dr. Ion Pop, Universitatea „Babeș-Bolyai” din 
Cluj-Napoca – două comisii 
prof. univ. dr. Alexandru Ruja, Universitatea de Vest din 
Timișoara – două comisii  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

371 
 

prof. univ. dr. Andrei Terian, Universitatea „Lucian Blaga” 
din Sibiu – două comisii 
prof. univ. dr. Ioana Both, Universitatea „Babeș Bolyai” din 
Cluj-Napoca 
prof. univ. dr. Mihai Gherman, Universitatea “1 Decembrie 
1918” din Alba Iulia 
prof. univ. dr. Helder Godinho (1947-2020), Universitatea 
NOVA din Lisabona, Portugalia 
prof. univ. dr. Ioan Ică jr., Universitatea „Lucian Blaga” din 
Sibiu 
prof. univ. dr. Claude Lecouteux, Universitatea Sorbona 
Paris IV Centrul Universitar Malesherbes, Franța 
prof. univ. dr. Ion Bogdan Lefter, Universitatea din 
București 
prof. univ. dr. Cornel Moraru, Universitatea ,,Petru Maior” 
din Târgu-Mureş 
prof. univ. dr. Alvaro Rocchetti, Universitatea Sorbonne 
Nouvelle, Paris, Franța 
conf. univ. dr. Rodica Chira, Universitatea „1 Decembrie 
1918” din Alba Iulia  
conf. univ. dr. Pompiliu Crăciunescu, Universitatea de Vest 
din Timișoara 
conf. univ. dr. Aurel Pantea, Universitatea „1 Decembrie 
1918” din Alba Iulia  
conf. univ. dr. Udo Peter Wagner, Universitatea „Lucian 
Blaga” din Sibiu 
 

Între doctoranzii profesorului Mircea Braga regăsim: 19 
profesori din învățământul preuniversitar (de limba și literatura 
română – 14, de limba franceză – 2, de limba engleză – 1, de limba 
germană – 1, de religie - 1), din județul Alba (șapte), din județul 
Caraș-Severin (trei), din județul Vâlcea (trei), din județul Cluj 
(doi) și câte unul din județele Sibiu, Ilfov, București și Gilbert 
(Arizona, USA); un lector de limba română din Lituania; patru 
universitari (din Alba Iulia și Sibiu); un manager de proiecte, un 
redactor de cultură, un muzeograf, un inspector școlar de 
specialitate. Nouă dintre tezele de doctorat au fost ulterior 
publicate în volum, conform Google Academic volumul Alinei 
Bako înregistrând opt citări, cărțile semnate de Cristina-Matilda 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

372 
 

Vănoagă și Alexandru-Cristian Ciocan consemnând câte trei 
citări, volumul lui Petru-Adrian Danciu – două citări, iar titlul 
aparținând lui Ovidiu Ivancu – o citare.  

 
Redăm în continuare unul dintre referatele întocmite de 

Prof. univ. dr. Mircea Braga la susținerea unei teze de doctorat 
coordonate de domnia sa (referat publicat ulterior, pus la 
dispoziție prin bunăvoința fostului doctorand). 

 
Referat asupra tezei de doctorat Alexandra-Claudia Șoica 

(Coroiu), Despre Diavol sau „mistica maiestății” Răului (cu o 
incursiune în proza românească) [About the Devil or the “Mystic 
Majesty” of Evil (with a Foray into Romanian Prose)] 

 
Problematica Binelui și a Răului, asemănătoare – în 

anumite privințe – celei a Adevărului și a Neadevărului, se arată a 
fi, în pofida imensei bibliografii care o însoțește, nu atât 
nesoluționată, cât inepuizabilă. Nici eforturile de a închide strict 
semnificațiile și finalitatea conceptelor respective în sfere 
disciplinare distincte nu a dat rezultatele scontate. Când a fost 
transferată limbii, prin inventarierea așa-numitelor dublete 
antinomice, s-a constatat repede că opoziția și, mai ales, faptul că, 
în spațiul dintre acestea, ca extremități, apare un proces de 
inducere a gradualității înțelesurilor. Or, aceasta transformă 
dubletele antinomice în dublete-pilot, cu efect modelator asupra 
detaliilor și al șansei migrării într-o parte sau alta, însemnând că 
limitele însele apăreau ca relative, mai ales că, în „realitatea” dintre 
ele, pot să apară, e chiar previzibil, instrumentări care fragilizează 
până la dispariție rigorile de dicționar. Totodată, chiar principiul 
antinomiei este afectat, îndeosebi la contactul cu filozofia, din 
moment ce, luând în considerare posibilitatea saltului între 
extreme, dispersia sensului, Gaston Bachelard n-a ezitat să plece 
de la anularea opoziției prin intermediul unei întrebări retorice: 
„de ce NU?”. Totul pare a se petrece într-o ordine a necesității, 
gestionată atât la începuturile istoriei, cât și acum, adică la sfârșitul 
istoriei (dacă acceptăm ideea), necesitate în temeiul căreia 
universul este posibil doar prin permanenta acțiune 
complementară a pozitivului și a negativului. Argumentarea este 
în măsură a ne împinge către un plan amplificat la extrem, atât în 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

373 
 

stratificare istorică, dar și în consecința econsiderărilor din 
practica științelor actuale. Dacă în gândirea Extremului Orient, 
yin și yang sunt complementare și armonice, iar dacă în unele 
mituri și religii existența este condusă pe drumul dinspre 
temporalitate spre eternitate, atunci înțelegerea nu mai poate 
respinge depoziția fizicii cuantice care, înlăturând antinomia 
materie-spirit, reconstruiește întreaga ordine a naturii. 

De fapt, până la un moment dat, fragilizarea conceptelor 
de Adevăr-Neadevăr (excludem cuvântul „fals”, care poate 
insinua și o anume intenționalitate) și Bine-Rău s-a datorat 
raportării lor la normativul valorilor, cu preponderență pe 
teritoriul eticului, pe registre de eficiență vizând structuri sociale 
neomogene, dependente de alternanțele, de modelările suferite 
sub presiunea spațiului și a timpului. Doar filozofia actuală a fost 
în măsură a stabiliza, în bună parte, înserierea lor categorială, 
urmând teza avansată de Nietzsche, conform căreia natura nu 
cunoaște fractura Bine-Rău, iar prin Heidegger, acceptând 
definirea omului ca dependentă de starea de „a-fi-în-lume”, în 
timp ce fenomenele tind „a-se-arăta-pe-ele-însele”. Și, astfel, 
apelul la ființă a dus la transferarea problematicii în sfera 
ontologicului, cu două consecințe majore: cea dintâi indicând 
faptul că valorile sunt atribuiri ale unui martor care disociază între 
a fi sau a nu fi susținător al calității și siguranței existenței; iar cea 
de a doua stabilizând ideea că numai ontologicul poate susține, 
prin condiționare valorică, și apariția unor „ființări” non-obiective 
(e formularea lui Jean-Luc Marion, în Certitudini negative). 

Dacă mai există un sâmbure de adevăr în tezele lui 
Darwin (fără a uita că evoluționismul e sever amendat pe 
segmente importante ale unor teorii mai noi), atunci ne putem 
îndrepta spre ideea că, undeva la origini, a parcurs și omul o etapă 
a naturalității, în specificul căreia comportamentul se manifesta 
strict instinctual. E adevărat – simțurile nu neutralizează, cu atât 
mai puțin nu anulează nimic, dar nu asigură calitatea înțelegerii. 
Doar odată cu apariția gândirii, informația transmisă de acestea 
este prelucrată întru stabilirea ductului efect-cauză (inversiunea 
naturală și ea), de unde – în distincția Binelui și a Răului –, 
părăsind antropologia, apare procesul externalizării: consecințele 
„fizice” ale prezenței, pe o direcție sau alta, a conflictualului 
ființă-mediu primesc o explicație vizând puteri „dinafară”, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

374 
 

suverane, incontrolabile. Iar când angoasa ori, de-a dreptul, frica 
se instalează (drumul și dimensiunea acestora ni le-a explicat și 
Kierkegaard), apar invocația și ritualurile, „organizate” mai apoi – 
în confortul imaginației și al simbolurilor – ca structuri ale 
miturilor, mitologiilor și ale religiilor: o externalizare încheiată 
prin responsabilizarea zeilor pentru ceea ce este Bine și Rău. 
Adică relația devenise „impură” (cu formula lui Jankélévich), dar 
relativ eficientă. 

Pe acest suport, Alexandra Claudia Coroiu, autoarea 
studiului de față, a dat întindere trecerii în revistă a marilor 
mitologii operante, de-a lungul timpului, în geografia spirituală a 
lumii, de la cele egiptene și iraniene până la cele trei mari „religii 
ale cărții” – iudaismul, creștinismul și islamismul. Cu excepția 
budismului, unde Răul este principiu constitutiv al realității, cu 
deosebire al existenței care, deși iluzorie, este tărâm al suferinței, 
toate mitologiile disjung în universul divinităților, relevând 
polaritatea – neechilibrată, totuși – a Binelui și a Răului. Unele 
deosebiri sunt posibile, deoarece gradientul se evidențiază ca 
fiind destul de elastic. În mitologia elenă, de pildă, zeii intervin 
direct în viața oamenilor, pot face rău la fel cum pot face bine, 
răsplătesc sau pedepsesc, sunt atenți la ofrande și la invocații, se 
dovedesc și ei a fi captivi conflictualului care este aproape o 
normă a Olimpului. Destul de rar, așa cum se desprinde din 
mitologia nordică, zeii nu sunt nici ei nemuritori, moartea îi 
poate atinge cândva, deși nu la capătul timpului (iată că 
imaginarul omului poate, la rândul lui, pedepsi!). Mai aproape de 
o oarecare regulă se află împărțirea zeităților în bune și rele, cu 
un model persistent în dualismul zoroastrian, care prevedea 
reconstrucția originarului, dezechilibrul structural al prezentului 
urmând a fi corectat, într-un sfârșit de timp, neprecizat însă, prin 
distrugerea Răului de către Bine. În speciale circumstanțe 
metafizice, mai arată autoarea, este întâlnită ideea că însăși 
divinitatea supremă a creat domeniul și actanții Răului, ori chiar 
acesta îi este parte constitutivă, sub acest din urmă aspect 
existând unele recente semne venind și dinspre Cabală. De altfel, 
tiparul armoniei care se naște din dizarmonii este întâlnit pe mai 
multe direcții ale esoterismului, menționat fiind și de Vasile 
Lovinescu, pentru care, în interiorul divinului, „Binele și Răul se 
topesc în realități mai profunde, pierzându-și numele de Bine și de 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

375 
 

Rău în ele, iar acele realități sunt complementare riguros între ele”. 
(Însemnări inițiatice, 1996). 

Semnificativ este faptul că, dincolo de obișnuitele 
particularizări ale mentalului, dependente în general de 
caracteristicile locului și ale timpului, inclusiv deci de tiparele 
etnicului, atât funcțiile Răului, cât și imaginea acestuia sunt 
corespondente nu doar în linii mari: Răul se manifestă aproape 
identic pretutindeni, la fel cum monstruosul îi însoțește 
delimitarea imaginativă. Chiar și atunci când Răul este desprins 
din divin, calea întruchipărilor nocivului este marcată de 
metamorfoza sublimului în grotesc, monstruosul infuzează 
spațiul și maculează situațiile, ca în cazul îngerului căzut. 
Arhetipul astfel structurat, indiferent de „culoarea” constructului, 
fie aceasta metafizică ori sprijinită doar pe mentalul colectiv, se 
arată a fi Diavolul, privit de Rudolf Otto, tocmai pentru această 
stază generalizatoare, ca purtând însemnele „majestății”, ale 
rangului de înaltă instanță. 

Chestiunea de fond, care interesează în mod deosebit 
literatura, este că mentalul colectiv nu a acceptat organicitatea 
celor două „realități”, funcționarea lor osmotică, mai exact 
complementară, ci le-a apreciat ca diferențiate radical, în esență 
și în manifestări. În fapt, este urmărit aproape în literă cuvântul 
teologiei, conform căruia Divinitatea a creat, alături de ființe din 
materiei (detașându-se omul cu dublă constituire, spirit (suflet) 
și trup) și ființe imateriale, alcătuite doar din Spirit, care sunt 
îngerii. De aici, existența unei variații dihotomice (după „revolta 
îngerilor”) pe trei planșe relaționare: sacrul-diavolescul, sacrul-
profanul și diavolescul-profanul, toate cu persistente reverberații 
în literatură, în artă în general. Cap. III al prezentei lucrări insistă, 
îndeosebi, asupra actului hierofanic (atent detaliat de Mircea 
Eliade), dar și asupra semnificațiilor metafizice ale morții ori 
asupra deschiderilor prin vis către realități paralele. Autoarea 
apelează la cuvântul „cunoaștere”, ceea ce are o oarecare 
aderență doar la situația marilor inițiați (dar și acolo fără porți de 
verificare, instituindu-se ca argument în special momentul 
incontrolabil al revelației), domeniul rămânând, de fapt, unul al 
convingerilor intime care alimentează actul trăirii. 

Prezentarea e menită, încă, a releva și o altă dihotomie 
subsecventă celor deja menționate: cea între formele, natura și 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

376 
 

efectele care însoțesc contactul celor două suprarealități cu 
profanul. În prezența sacrului, limitele reactive ale trăirii omului 
ne apar înscrise între „cutremurare” (din nou apelăm la 
Kierkegaard) și smerenie (formulare teologică), cu o bucurie 
aproape de neînțeles în stranietatea sa, în timp ce contactul cu 
diavolul alimentează teroarea și spaima, refuzul și ura. Dar cum, în 
ambele situații, este antrenată și opțiunea ființei, perspectiva lasă 
loc deopotrivă căderii sau înălțării acesteia. Iar pe portativul 
imaginarului, frecvent stimulat prin intruziunea fantasticului, 
ciudatele și adesea paradoxalele relaționări între profan și 
suprarealitățile amintite primesc modulări literare din cele mai 
diverse. 

Structura, motivele, puterile și efectele Răului sunt 
dezvăluite, în cel de al IV-lea capitol al lucrării Alexandrei Claudia 
Coroiu, prin intermediul straturilor ficționale desprinse din texte 
aparținând, în majoritatea lor, canonului epicii românești. Cum 
era și firesc, incursiunea analitică nu neglijează acele premise 
constituite ca încadramente ale particularităților sesizabile în 
proza de gen, fără a intra, însă, în zona experimentelor sau a 
viziunilor postmoderne, ultimele având drept miză escatonul 
generalizat. E vorba, în primul rând, de modalitatea în care, odată 
cu convertirea la creștinism, noua religie a acceptat, în parte, 
preluarea unor mituri, ritualuri, practici și chiar totemuri, având 
suportul în mentalul precreștin. Acestea au dăinuit, încă se mai fac 
simțite uneori și azi, rămânând în sfera unor convingeri de cele 
mai multe ori cu origini pierdute în timp: de menționat aici este 
faptul că monoteismul, însă, nu a reprezentat un impediment 
pentru mentalul unei populații care venera o singură divinitate, 
cum nici sciziunea funciară Bine/Rău nu a fost respinsă, translată 
fiind în funcționalul dualității localizate Fârtate/Nefârtate 
(frecventă în basme). Iar într-o geografie în care vitalitatea nu 
cunoștea îngrădiri, omul își asuma naturalitatea fără discriminări 
specioase. Ca atare, proza va beneficia atât de prezența unor 
motive universale (spațiul damnat, „contractul” cu diavolul ș.a.), 
cât și de a celor desprinse din imaginarul popular autohton 
(„agenți” locali ai Răului, practici ritualice de 
contracarare/invocare etc.). 

Exercițiul pe care îl propune autoarea, de a desprinde 
toposuri specializate, s-a dorit centrat pe acel regim estetic în 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

377 
 

care se armonizează realul cu fantasticul până la a delimita Răul 
ca pasager: toposul își conține timpul și actanții (devenind, astfel, 
cronotop), moartea nu se află pe întinderea Apocalipsei, ci a 
destinului individual, eticul e sublimat artistic. Ceea ce s-a spus 
mai puțin despre fantasticul românesc este că înlăturarea Răului, 
chiar și atunci când aceasta incumbă moartea personajului, este 
suspendată într-o etică dramatică, niciodată tragică (a se vedea, în 
acest sens, și delimitările făcute de Corneliu Mircea în Etica 
tragică), cel suprimat fiind Diavolul, restabilindu-se echilibrul 
temporar afectat. Pe întinderea literaturii române de la Eminescu 
până la Vasile Voiculescu (perioada vizată de autoare), puterile 
Răului nu ating durata și se află în staza parțialității: efectele 
magice ale cărții lui Zoroastru, din proza lui Eminescu, nu 
anulează, se destramă în fața porții unde numele divinității nu 
poate fi rostit. În textul lui Caragiale (La hanul lui Mânjoală) și al 
lui Mircea Eliade (Domnișoara Christina), distrugând locul 
damnat, focul înlătură și puterile Diavolului. Excesul nefiresc al 
dorințelor, fie că este vorba de iubire (ca în Lostrița lui 
Voiculescu), fie că este vorba de avuție (ca în Strigoiul lui 
Agârbiceanu), respectiv de existențele atinse de patima care le 
scoate din regula ființei, își consumă deopotrivă deținătorul și 
cauzatorul dereglării, reinstalându-se „ordinea” încălcată. Magia 
indusă de Diavol (a se vedea Iubire magică a lui Voiculescu), nu 
persistă, poate fi chiar anihilată (ca în Lacul rău, aparținând 
aceluiași scriitor), locul fiind constrâns, prin ritual de contracarare, 
să elibereze corpul celui înecat. Atunci când se lasă văzute sau 
risipesc răul în jurul lor, fantomele, strigoii sau ielele nu țin de 
obișnuitul vieții, ci sunt accidente, așadar au putere de cuprindere 
restricționată, oferindu-și – prin chiar prezența lor – cauzalitatea, 
soluțiile fiind desprinse, nu o dată, din ritualuri păgâne. Va exista, 
odată cu asemenea manifestări, o normă încălcată, de unde și 
căutarea explicației la care tatăl pornit în căutarea ”copilului 
schimbat” (la Pavel Dan) încă nu a ajuns. Și să nu uităm că, 
preluând canavaua basmului, Ion Creangă (în Povestea lui Stan 
Pățitul) sau Caragiale (în Kir Ianulea) înscriu lumea Diavolului pe 
harta ludicului, a ironiei și a comicului, la granița dintre motivul 
devenit șablon și dominarea acestuia prin demontarea 
elementarității „imaginii” fantastice însoțitoare. Și, în sfârșit, 
poate chiar pe o undă de naturalitate nedislocată se ridică/s-a 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

378 
 

ridicat refuzul mentalului nostru de a transforma animalierul în 
bestiarul întâlnit în alte culturi: călătoria ultimă a Pescarului 
Amin (din nou Voiculescu) este numai o întoarcere, eterna, 
necesară reîntoarcere la origini. 

Dar de aici decurge și un previzibil, poate chiar intenționat 
dezechilibru al lucrării: fiind în cauză scriitori canonici, asupra 
operelor cărora critica și istoria literară au deschis un amplu și 
convingător dosar analitic, autoarea a preferat comprimarea 
respectivei dimensiuni în favoarea extinderii momentului de 
relevare a structurării lor teoretice și a reprelucrării efectului, în 
funcție de prezența comuniunii unor semnificații care 
transgresează dimensiunea imediatului textual. Am desprinde în 
acest sens, bunăoară, mai atenta declinare a fantasticului ca 
operație de transformare a realului în raport cu imaginarul de 
prelucrare metaforică sau simbolică a acestui, precum și sesizarea 
spargerii complementarității Bine-Rău acolo unde proza, chiar pe 
spații mai largi decât pe cele ale literaturii noastre, vizează o 
diferențiere semnificativă, prin faptul că un „imaginar mult mai 
complex și mai prolix decât cel al Binelui” caracterizează Răul, nu 
numai datorită limitei stabilite teologic, ci și dintr-un instinct al 
conservării prin excludere, fără ca, prin aceasta, literatura să fie 
excedată etic. În felul acesta, studiul Alexandrei Claudia Coroiu ne 
aduce mai aproape de poziția lui Richard Rorty, prin care acesta se 
disocia, oarecum surprinzător, de pragmatismul postmodern, cel 
din urmă susținând că vocabularul teoriei, cuprinzând aici cu 
deosebire, metafizica și filozofia, nu ar avea nicio „incidență 
practică”, deci socială, drept care nu ar avea legitimare. Subsidiar, 
Rorty făcea trimitere și la impresionanta varietate a ipostazierilor 
semnificațiilor cu acoperire în conceptele de Bine și Rău, din artă 
și, evident, literatură.  

(textul referatului a fost publicat ca prefață, intitulată 
Răul – de la modul la motiv, la vol. Alexandra Claudia Coroiu, 
Simbolistica Răului în proza românească [The Symbolism of Evil 
in Romanian Prose], Cluj-Napoca, Casa Cărții de Știință, 2020, 314 
p., ISBN 978-606-17-1593-0, p. 7-13.)  

 
Profesorul Mircea Braga a activat și ca referent în 

comisiile de doctorat în filologie ale altor teze susținute în cadrul 
UAB. Pentru cele douăzeci și două de teze de doctorat susținute 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

379 
 

între 2005-2009 nu există date publice referitoare la componența 
comisiilor de susținere publică. Însă, între 13.11.2009-24.09.2020 îl 
regăsim pe profesorul Mircea Braga ca referent în cadrul a cinci 
comisii de susținere a unor teze de doctorat coordonate de colegii 
domniei sale de Școală Doctorală în cadrul UAB: prof. univ. dr. 
Constantin Cubleșan (patru), prof. univ. dr. Diana Câmpan (una). 

 
 Teze coordonate de prof. univ. dr. Constantin Cubleșan: 
- 13.11.2009, Arnold Maier, Romanul autobiografic în 
literatura română (G. Ibrăileanu și M. Eliade) [The 
Autobiographical Novel in Romanian Literature (G. 
Ibrăileanu and M. Eliade)]; publicată: Arnold Maier, 
Romanul și autobiografia [The Novel and the 
Autobiography], Satu Mare, Editura Someșul, 2010, 202 p., 
ISBN 978-973-8939-26-4. 
Profesor – Limba şi literatura română, Colegiul National 
„Kolcsey Ferenc”, Satu Mare 
http://www.kolcsey.ro/page-ro/colectivulsc.php  
maier_arnold@yahoo.com 
- 08.06.2012, Mihaela Rădulescu, Elena Farago. Coca Farago 
- studiu monografic [Elena Farago. Coca Farago - 
Monographic Study]; 
Profesor de limba și literatura română, Liceul Teoretic 
Măciuca, jud. Vâlcea 
radulescumihaela95@yahoo.com 
- 17.03.2016, Anca Vladislav-Mihuţ (Hassoun), Titus Popovici 
- studiu monografic [Titus Popovici - Monographic Study];  
asistent universitar, Universitatea de Medicină și Farmacie 
„Iuliu Hațieganu” Cluj-Napoca / Profesoară de limba și 
literatura română, Colegiul Naţional Pedagogic „Gheorghe 
Lazăr”, Cluj-Napoca  
https://umfcluj.ro/medicina/facultate/departamente/depart
amentul-11/limbi-moderne/  
https://scholar.google.com/citations?user=mF4vq98AAAAJ
&hl=ro&oi=ao  
zanka2004@yahoo.com 
- 29.09.2016, Cosmina-Maria Neagoe (Mircea), Ion Horea – 
studiu monografic [Ion Horea – Monographic Study]; 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

380 
 

publicată: Maria Cosmina Mircea, Ion Horea [Ion Horea], 
Alba Iulia, Aeternitas, 2018, ISBN 978-606-613-161-2. 
Profesor de limba şi literatura română, Colegiul Național 
Militar „M. Viteazul” Alba Iulia 
cosmina_mircea@yahoo.com 
Teze coordonate de prof. univ. dr. Diana Câmpan: 
- 24.09.2020, Violeta-Luminiţa Șipoş (Băl), Emil Isac - studiu 
monografic [Emil Isac - Monographic Study]; publicată: 
Violeta Șipoş, Emil Isac-Studiu monografic, Alba Iulia, 
Editura Aeternitas, 2022, 415 p., ISBN 978-606-613-225-1. 
Profesor de limba şi literatura română, limba latină, Liceul 
Teoretic „Liviu Rebreanu”, Turda, Jud. Cluj 
siposvioleta@yahoo.com  

 
Între doctoranzii în privința cărora profesorul Mircea 

Braga a avut partea sa de contribuție, ca referent, în decernarea 
titlului de doctor în filologie regăsim: patru profesori de limba şi 
literatura română din învățământul preuniversitar, câte unul din 
județele Alba, Cluj, Satu Mare și Vâlcea; un universitar din Cluj-
Napoca. Trei dintre aceste teze au fost ulterior publicate în volum.  

 
Activitatea domnului profesor Mircea Braga în cadrul 

Școlii Doctorale de Filologie a IOSUD-Alba Iulia pe parcursul a 
șaisprezece ani, între 2004-2020 (de la 66 la 82 de ani!), se relevă 
astfel a fi fost mai mult decât prielnică. Și datorită domniei sale a 
fost posibilă înființarea Școlii Doctorale și funcționarea sa ideală 
în anii de inițiere și de stabilizare. Cel puțin 34 de intelectuali îi 
datorează, în parte, titlul de doctor în filologie, cercetările 
respective primind girul profesional al domniei sale. 
Douăsprezece volume au fost publicate ulterior, cu exegeze 
originale asupra unor subiecte de literatură și cultură română, 
dar cu deschidere înspre internaționalizare, prin angajamentul 
domniei sale. În mod deosebit remarcăm prezența a 23 de 
profesori doctori în filologie din învățământul preuniversitar, 
cărora li se adaugă șase universitari, sistemul educațional 
românesc (și nu numai!) beneficiind de experiența dobândită în 
cercetarea academică a titularilor de posturi, prin expertiza, 
seriozitatea și cordialitatea profesorului Mircea Braga.  

Recunoștința tuturor, domnule Profesor! 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

381 
 

 
 

Referințe: 
 
Câmpan, D. (coord.). (2018). Mircea Braga în mijlocul utopiei culturale 

asumate [Mircea Braga in the Midst of the Assumed Cultural 
Utopia]. Aeternitas. 

 
Chiciudean, G.; Vănoagă Pop, C. (coord.) (2010). Festschrift. Mircea 

Braga – 70. Imago. 
 
Chiciudean, G.; Vănoagă, C. M. (coord.) (2018). Festschrift. Mircea Braga 

– 80. Aeternitas. 
 
Coroiu, Al. C. (2020). Simbolistica Răului în proza românească [The 

symbolism of evil in Romanian prose]. Casa Cărții de Știință,  
 
Sitografie: 
 
http://doctorate.uab.ro/index.php?pagina=pg&id=109&l=ro, accesat 

21.08.2025. 
 

 
 

  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

382 
 

 
COLABORATORI LA ACEST NUMĂR: 
 
 
https://orcid.org/0000-0002-1450-9188 
https://www.webofscience.com/wos/author/record/H-3523-2017 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=36542093600 
Alina BAKO, lector universitar la Facultatea de Litere și Arte a 
Universității „Lucian Blaga” din Sibiu, are un doctorat în 
literatură obținut la Universitatea „Michel de Montaigne” din 
Bordeaux și Universitatea „1 Decembrie 1918” din Alba Iulia, cu o 
teză susținută în cotutelă despre poezia grupului oniric. A 
publicat mai multe cărți precum: Cartografii ficționale. 
Perspective asupra prozei românești, 2025, Reprezentări ale bolii și 
maladii ale sistemului socio-politic în romanul românesc (1960-
1980), 2019, Dinamica imaginarului poetic. Grupul oniric 
românesc, 2012. De asemenea, a coordonat și co-editat volume 
precum: Spatial Readings and Linguistic Landscapes, 2022, 
Géographies insolites, 2025, Les papiers des passeurs. Traduire 
Lucian Blaga 2022, Cronologia vieții literare românești. Perioada 
postbelică. 1981 Vol. XXVII, 2021. A scris numeroase studii și 
articole în domeniul literaturii române în context global, 
literaturii universale, folosind instrumente noi din categoria 
geografiei literare, Medical Humanities și Digital Humanities. 
 
https://orcid.org/0000-0002-9609-2573 
https://www.webofscience.com/wos/author/record/LVS-5290-2024 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=57248641000 
Gabriel Dan Bărbuleț was born in 1974 in Blaj, a town located 
in Alba County, Romania. He demonstrated an early passion for 
languages and literature and pursued his higher education at 
Babeș-Bolyai University in Cluj-Napoca. Here, he majored in 
English language and literature and minored in Romanian 
language and literature. His academic education did not stop at 
his undergraduate studies; he earned a Ph.D. in Philology from 
the same university. His doctoral dissertation, titled ‟Movie Talk: 
A Study of Slang in Prison Movies”, reflects his interest in the 
intersection of language, culture, and media. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

383 
 

Currently, Gabriel Dan Bărbuleț serves as an Associate Professor 
at 1 Decembrie 1918 University of Alba Iulia in Romania. In 
addition to his teaching responsibilities, he holds the 
administrative role of Dean of the Faculty of History, Letters, and 
Educational Sciences. His scholarly interests are broad and 
diverse, encompassing Pragmatics, Semantics, English Syntax, 
English Methodology, and British and American Culture and 
Civilization. His wide-ranging expertise is reflected in his 
numerous publications in national and international journals and 
his active participation in various conferences. 
Bărbuleț is also a key member of several editorial boards for peer-
reviewed journals. His contributions include work with 
international and domestic publications such as The Journal of 
Linguistic and Intercultural Education - JoLie, Annales 
Universitatis Apulensis, Incursiuni in Imaginar, Buletinul 
studentilor si masteranzilor filologi, and Current and Future 
Perspectives on Teaching and Learning. These roles underscore 
his commitment to advancing scholarly communication and his 
dedication to fostering academic discourse across various 
linguistic and cultural fields. 
 
https://orcid.org/0000-0001-8588-8528 
https://www.webofscience.com/wos/author/record/IXW-6007-2023 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=33667451800  
Lucian Vasile Bâgiu, PhD, Habil is a Senior lecturer (UK) / 
Associate professor (US) in Romanian and comparative literature 
at 1 Decembrie 1918 University of Alba Iulia, Romania and has 
been the journal manager of the Swedish Journal of Romanian 
Studies, Centre for Languages and Literature, Lund University, 
since October 2016. He received a Ph.D. in Philology (Romanian 
literature) magna cum laude in 2006 from Babes-Bolyai 
University, Cluj-Napoca. He became a member of the Romanian 
Writers’ Union in the same year. He has also occupied the 
position of lecturer of Romanian language at the Norwegian 
University of Science and Technology in Trondheim (2008-2011), 
Charles University in Prague (2012-2013), Lund University (2014-
2017), and of tenured Senior Lecturer in Romanian Studies at 
Lund University (2020-2022). He is the author of several books 
on literary criticism, fiction, and language. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

384 
 

https://orcid.org/0009-0000-0344-6508 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=55871549300 
Ionel BUȘE est chercheur dans le domaine de l’imaginaire, 
écrivain, dramaturge et professeur de philosophie à l’Université 
de Craiova, Roumanie, le directeur du Centre de recherches sur 
l’imaginaire et la rationalité « Mircea Eliade » qui appartient 
CRI2i. Études de philosophie à l’Université de Bucarest (1980-
1984), doctorat à l’Université de Bucarest (1994-1999), doctorat 
(1996-2000) à l’Université de Bourgogne, Dijon. Conférences aux 
colloques internationaux (Paris, Dijon, Chambéry, Lyon, Angers, 
Cerisy-la-Salle, UNAM - Mexique, UAEM - Toluca, Braga, 
Granada, Milan, Bergame, Varese, Naples, Cosenza, Catane, 
Université Libre de Bruxelles, UFP Recife, Hammamet, 
Casablanca, Tirana, Chisinau). Professeur invité (Université de 
Bourgogne et Université Jean Moulin -Lyon 3). 
Ouvrages publiés: Essais et esquisses ontologiques (Brâncusi, Tg-
Jiu, 1997), Une herméneutique des contes de fées roumains (Alfa, 
Cluj-Napoca, 2000), La logique du pharmakon (Paideia, Bucarest, 
2003), Philosophie et méthodologie de l’imaginaire (Scrisul 
Românesc, Craiova, 2005), Introduction à la pensée roumaine 
(Éd. Universitaires, Lyon, 2006), Du logos au mythos 
(L’Harmattan, Paris, 2008), Le dernier été avec Eniko (nouvelles) 
(Alfa, Cluj-Napoca, 2010), Mythes populaires dans la prose 
fantastique de Mircea Eliade (L’Harmattan, Paris, 2013), Une 
poétique de la rêverie (L’Harmattan, Paris, 2014), Intellocrates, 
philosophes, ironistes (Ramuri, Craiova, 2014), Le vieux et 
l’euthanasier (théâtre) (Eikon, Bucarest, 2018), Femmes de jasmin 
(roman) (Litera, Bucarest, 2022), La créativité de la pensée est-
européenne. Un panorama de la philosophie roumaine du XXe 
siècle (L’Harmattan EME et Louvain la Neuve, 2024), Pensées sur 
Constantin Noica (Paideia, Bucarest, 2024). Coordinateur 
d’ouvrages collectifs : Symbolon et Cahiers Mircea Eliade, 
Université de Craiova. 
 
https://orcid.org/0000-0003-4544-410X  
https://www.webofscience.com/wos/author/record/C-7457-2017 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=57217030080  
Gabriela CHICIUDEAN, Associate Professor, PhD in Philology 
since 2005, teaches Theory of Literature, Literary Criticism, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

385 
 

Introduction in the Science of Imaginary, Comparative 
Literature. She is the author of some individual volumes 
(Incursiuni în lumea simbolurilor, Sibiu, Imago Publishing House, 
2004; Pavel Dan şi globul de cristal al creatorului, The Romanian 
Academy Publishing House, 2007; Obiectiv/ Subiectiv. Încercări 
de stabilizare a fluidului, Tipomoldova Publishing House, 2013; 
Studii literare. Abordări pe suportul Știintei imaginarului, The 
Romanian Academy Publishing House, 2016), and the co-author 
and coordinator of a few other volumes. She published many 
articles and studies in dedicated periodicals in Romania and 
abroad. She is the executive manager of Speculum Research 
Center on the Imaginary, 1 Decembrie 1918 University of Alba 
Iulia. She is the organizer of Speculum Conferences and the 
editor of Incursiuni în Imaginar, the literary journal of Speculum 
Conferences, and editor of the Swedish Journal of Romanian 
Studies, Lund, Sweden. 
 
https://scholar.google.ro/citations?user=0a7lvSe46KwC&hl=ro  
https://uab.ro/upload/6596_cfchira1.pdf 
Rodica Gabriela CHIRA, now retired, was an Associate 
Professor at 1 Decembrie 1918 University of Alba Iulia, Romania. 
Her fields of interest implied the history of French literature and 
civilization, comparative literature, imaginary studies, 
interdisciplinary and intercultural studies with applications 
mainly on science-fiction. Constant participant in national and 
international scientific manifestations, she signed several books 
(Cyrano de Bergerac – du burlesque à la science-fiction, Alba Iulia, 
Ulise, 2002; Incursiuni literare, Sibiu, Imago, 2003; Littérature et 
idées au Siècle des Lumières, Sibiu, Imago, 2005, 2008; Autres 
mondes. Approches SF, Iași, Ars Longa, 2015; Connecting Worlds 
through Science Fiction, Alba Iulia, Aeternitas, 2020), and 
numerous studies in international and national publications such 
as: Caietele Echinox, JoLIE (Journal of Linguistic and Intercultural 
Education), Trictrac (Journal of World Mythology and Folklore. 
Revue de mythologie mondiale et folklore), Annales Universitatis 
Apulensis. Series Philologica, Columna. Finnish & Romanian 
Culture, Studia Universitatis Babeş-Bolyai. Philologia, Cahiers 
Tristan l’Hermite.  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

386 
 

She also translated books from French to Romanian (Mircea 
Eliade Sacrul şi profanul, Bucureşti, Humanitas, 1992; Michel 
Ducobu, Un belgian la capătul plajei, Cluj-Napoca, Limes, 2012; 
Horia Liman, Scadența, Iași, Ars Longa, 2018), from Romanian to 
French, together with Doina Puşcău (Iacob Mârza, École et 
nation. Les écoles de Blaj à l’Époque de la Renaissance nationale, 
Institutul Cultural Român. Centrul de Studii Transilvane, 2005). 
 
https://orcid.org/0000-0002-6050-9453  
https://www.webofscience.com/wos/author/record/IAP-0821-2023  
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=55659028000  
Marius-Mircea CRIȘAN (Dr. habil., holds a PhD since 2008 
University of Turin, Italy) is a Professor at the Teacher Training 
Department, West University of Timișoara. He is the editor 
of Dracula: An International Perspective (Palgrave Macmillan, 
Springer Nature 2017), coordinator of the special issue 
of Biblioteca Nova Bulletin "Speculative Fiction and the Frontiers 
of the Possible" (2019), author of The Birth of the Dracula Myth: 
Bram Stoker’s Transylvania (2013) and The Impact of a Myth: 
Dracula and the Fictional Representation of the Romanian 
Space (2013), and co-editor of the volume Beliefs and Behaviours 
in Education and Culture: Cultural Determinants and 
Education (2017). He was the manager of the research project The 
Impact of a Myth: Dracula and the Image of Romania in British 
and American Literatures (2011-2013). 
 
https://www.ceeol.com/search/search-
result?f=%7B%22SearchText%22%3A%22Andra%20Gabriela%20
HOLHO%C8%98%22%2C%22SearchInOption%22%3A%222%2
2%7D 
Andra Gabriela HOLHOȘ is a teacher of English and Spanish at 
Sports High School, Alba Iulia. She graduated from the Faculty of 
Letters in Cluj Napoca (2010), master’s degree (2012). She is a 
member of the Speculum Research Center on the Imaginary 
(2015). Relevant publications include the following: articles and 
critical studies published in collective volumes (Incursions into 
the Imaginary, 2017, 2018, 2020-2024, Education from the 
Perspective of Values. Ideas Concepts, Models, 2014-2019) in 
cultural and scientific periodicals (Annales Universitatis 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

387 
 

Apulensis. Series Philologica, Alba Iulia, Journal of Romanian 
Literary Studies, Târgu Mureș). Co-autor Lecturi sumare (2020). 
 
https://orcid.org/0009-0009-9510-4470 
https://www.webofscience.com/wos/author/record/OMM-1369-2025  
https://www.scopus.com/dashboard.uri?origin=&zone=TopNavBar 
Maria HOLHOȘ holds a Ph.D in Philology with the work “The 
Fairy Tale – source of knowledge” (2009). She is a Member of 
Speculum Research Center on the Imaginary (2007) and author 
of the volumes: Basmul – lecturi critice (2010), The Fairy Tale – 
moments of reference (2011), Lecturi sumare (co-autor) (2020). 
She also published articles and critical studies in collective 
volumes (Incursions into the Imaginary, 2007-2011, 2017, 2018, 
2020-2024, Education from the Perspective of Values. Ideas 
Concepts, Models, 2013-2019) and cultural and scientific 
periodicals (Annales Universitatis Apulensis. Series Philologica, 
Alba Iulia, Journal of Romanian Literary Studies, Târgu-Mureș) 
 
https://orcid.org/0009-0002-6630-6398 
https://www.webofscience.com/wos/author/record/OML-4427-2025 
https://www.scopus.com/sources.uri?zone=TopNavBar&origin=use
rDashboard  
Bogdan-Alin IMBRI is a doctoral student in Humanities at the 
West University of Timișoara, where he is working on a 
dissertation on Batman. He is a 1st degree teacher of English at 
General Dragalina High School in Oravița, where he also edits 
the school’s Jurnal de Liceu magazine. He has participated in 
conferences in Timișoara, Brașov, Rome, and Krakow, and has 
published articles on Batman, as well as on world and Romanian 
history. He is also the author of didactic materials, such as the 
course on British and American Culture and Civilization for 
secondary school students. He also published a book on the 
American Mafia: All In The Family. A History of The Five Mafia 
Families. From Sicily to New York (2025). 

 
 
 
 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

388 
 

https://orcid.org/0000-0001-9828-6657 
https://www.webofscience.com/wos/author/record/OMM-5790-
2025 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=53564061200 
Katarina MARINČIČ (born 25.6.1968 in Ljubljana) is a novelist, 
translator and researcher in the history of literature. Since 1994, 
she has taught at the Department of Romance Languages and 
Literatures at the Faculty of Arts in Ljubljana, where she is 
currently a lecturer in French literature. She is the author of five 
novels and a collection of short stories. Her novel Prikrita 
harmonija (The Hidden Harmony) won the Kresnik prize for the 
best Slovenian novel of 2001, the collection of short stories O treh 
(Three) was awarded the Fabula prize (2007) and her novel Po 
njihovih besedah (In Their Own Words, 2014) was awarded the 
Kritiško sito (Critics’ Sieve) prize by the Slovenian Association of 
Literary Critics. Her latest novel Ženska s srebrnim očesom (The 
Woman with the Silver Eye) was one of the finalists for the 
Kresnik Prize of the Year 2022.  
The novel The Hidden Harmony was translated into German (Die 
Verborgene Harmonie, 2008), the collection Three into French 
and Macedonian (2015). In 2023, her first novel Tereza (1989) was 
published in Serbian translation. The novel In Their Own Words 
was translated into Romanian (Din spusele lor, trans. Paula Braga 
Šimenc, Casa Cartii de Stiinta, 2020). 
 
https://orcid.org/0000-0002-8288-6516  
https://www.webofscience.com/wos/author/record/MDT-7953-2025 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=57209775967 
Felix NICOLAU is a Professor in the Department of Foreign 
Languages and Communication, The Technical University of 
Civil Engineering, Bucharest, Romania and a visiting lecturer at 
the University of Granada. He was a visiting lecturer on the part 
of the Romanian Language Institute at the Universities of Lund, 
Sweden, and at Complutense University of Madrid. He defended 
his PhD in Comparative Literature in 2003 and is the author of 
eight books of literary and communication theory: Morpheus: 
from Text to Images. Intersemiotic Translations (2016), Take the 
Floor. Professional Communication Theoretically Contextualized 
(2014), Cultural Communication: Approaches to Modernity and 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

389 
 

Postmodernity (2014), Comunicare şi creativitate. Interpretarea 
textului contemporan (Communication and Creativity. The 
Interpretation of Contemporary Text, 2014), Homo Imprudens 
(2006), Anticanonice (Anticanonicals, 2009), Codul lui Eminescu 
(Eminescu’s Code, 2010), and Estetica inumană: de la 
Postmodernism la Facebook (The Inhuman Aesthetics: from 
Postmodernism to Facebook, 2013), five volumes of poetry 
(Kamceatka – time IS honey, 2014) and two novels. He is a 
member of the editorial boards of The Muse – an International 
Journal of Poetry and Metaliteratura magazines. His areas of 
interest are translation studies, the theory of communication, 
comparative literature, cultural studies, British and American 
studies, and Romanian studies. 
 
https://orcid.org/0009-0009-4572-1868 
https://www.webofscience.com/wos/author/record/OML-4357-2025 
Alina-Liana PINTICAN PETRIȘ graduated from the Faculty of 
Letters, University of Babeș-Bolyai, Cluj. With a PhD in Philology 
(Babeș-Bolyai, Cluj, 2019), her field of interest implies 
contemporary French literature. She authored one book, La 
poétique de l’espace dans l’œuvre de Pierre Michon. Entre province 
et métropole, L’Harmattan, 2020, Paris and several articles: 
Ekphrasis imaginaire dans l’œuvre de Pierre Michon (Centrul de 
Cercetare a Imaginarului Speculum, Editura Aeternitas, Alba 
Iulia, 2024), Intertextes culturels (Editura Arhipelag XXI, 2018), 
Espace de la métropole dans l’œuvre de Pierre Michon (Editura 
Arhipelag XXI, 2017), Quelques aspects de l’ekphrasis michonien 
dans Vie de Joseph Roulin et Le Roi du bois (Editura Casa Cãrţii de 
Ştiinţã, 2017), Les mythes familiaux dans Vies minuscules de Pierre 
Michon (Editura Casa Cãrţii de Ştiinţã, 2017), Le descriptif dans 
l’œuvre de Pierre Michon (Editura Arhipelag XXI, 2016), Les 
entretiens de Pierre Michon et la critique d’auteur (Editura Casa 
Cãrţii de Ştiinţã, 2016), L’espace du voyage chez Pierre 
Michon (Editura Arhipelag XXI, 2015), Pierre Michon, 
l’historien (Editura Arhipelag XXI, 2015), La question de la filiation 
dans l’œuvre de Pierre Michon (Editura Casa Cãrţii de Ştiinţã, 
2014), L’espace dans les romans de Pierre Michon (Editura Casa 
Cãrţii de Ştiinţã, 2014). At present, she is a teacher of the English 
and French languages and a translator and an interpreter for 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

390 
 

both languages. She published articles and studies in various 
scientific and cultural journals, such as Journal of Romanian 
Literary Studies, Vatra Veche. She has participated in various 
scientific sessions, colloquia, symposiums in Alba Iulia, Galați, 
Tîrgu Mureș, Cluj-Napoca. 
 
https://orcid.org/0009-0003-0688-2278 
https://www.webofscience.com/wos/author/record/39620682   
Laura-Rebeca STIEGELBAUER is an Associate Professor and 
Program Coordinator in the Department of Foreign Languages at 
Vasile Goldiș Western University of Arad. Her research interests 
include Linguistics, Teacher Training Methodology, Translation 
Studies, and the application of Artificial Intelligence in language 
education. She teaches a variety of undergraduate courses and is 
actively engaged in academic publishing, having authored several 
articles and book chapters on these topics. Dr. Stiegelbauer also 
organizes and leads professional development workshops 
focused on AI-enhanced educational assessment and strategies 
for mixed-ability teaching. Her current research projects explore 
innovative approaches to teacher training and investigate the 
evolving relationship between AI and translation studies, 
particularly how emerging technologies are transforming 
translation theory and practice. Through her work, she aims to 
bridge the gap between technology and pedagogy, contributing 
to the advancement of language education and translation in the 
digital age. 
 
https://orcid.org/0000-0003-3124-1280  
https://www.webofscience.com/wos/author/record/33471992 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=55370473600 
Luminița TODEA is a Lecturer at the Technical University of 
Cluj-Napoca, North University Centre Baia Mare, Faculty of 
Humanities, Department of Philology and Cultural Studies. She 
has specialized in teaching English for Specific Purposes and 
teaching English as a Foreign Language. She is also dedicated to 
promoting learner autonomy and developing intercultural 
communicative competence among her tertiary-level students. 
She has delivered presentations at national and international 
conferences and has published in the fields of applied 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

391 
 

linguistics, language education and English literature for 
children and young adults. Her academic interests also include 
teaching English literature for children and young adults at the 
MA level, with a focus on cultural perspectives and the evolving 
representation of gender roles in narratives. 
 
https://orcid.org/0009-0009-7631-4536 
https://www.webofscience.com/wos/author/record/82888704http
s://www.scopus.com/pages/home?display=authorLookup&zone=h
eader&origin=#author 
Dana VUCKOVIC is a fourth-year PhD student at the University 
of Oxford, conducting research under the co-supervision of 
Professors Carole Bourne-Taylor and Tim Farrant. Her thesis, 
“The Construction of Balzac as a Classic Writer: Serialization, 
Education, Publishing, and Adaptation: From his Beginnings to 
the Present”, explores the sociocultural implications of the terms 
‘classic’ and ‘popular.’ It examines how Honoré de Balzac’s rise to 
canonical status was shaped by serialized fiction, educational 
institutions, pocket editions, and adaptations for television and 
film, solidifying his status as a ‘classic’ while maintaining his 
broad popular appeal. After spending her second year in Paris, 
where she taught English at Université Paris-Nanterre, and a 
semester at Université de Fribourg under the aegis of Professor 
Michel Viegnes, she has returned to Oxford to complete her 
thesis, which she expects to defend by the end of 2025. In 
addition to her research, Dana leads seminars on French cinema 
and Advanced French translation at Oxford. 
Dana has published several book reviews in Oxford University 
Press, Liverpool University Press, and Studi francesi. She has also 
recently submitted two peer-reviewed articles: ‘Le duo/duel 
psychologique entre Stéphanie de Vandières et Philippe de Sucy : 
la dimension scientifique et romanesque de la folie dans Adieu’ to 
L’Année balzacienne, and ‘Du récit bref balzacien au long-
métrage : réimagination d’Une passion dans le désert à travers le 
double, la violence sanguinaire et l’approche écocritique’ to Le 
Carrefour des Lettres Modernes. 
 

 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

392 
 

https://orcid.org/0000-0002-3667-4504 
Jean-Jacques WUNENBURGER, professeur émérite de 
philosophie à l’Université Jean Moulin Lyon 3, ancien directeur 
du Centre de recherches IRPHiL de Lyon, Président de 
l’Association internationale Gaston Bachelard et de l’Association 
des amis de Gilbert Durand, directeur du Centre de recherches 
internationales sur l’imaginaire (CRI2i), a développé des 
recherches sur les images, l’imagination et l’imaginaire dans leurs 
relations avec la philosophie, les arts, les sciences et techniques, 
les médias, la santé, la politique, etc. 

Parmi ses publications, L’utopie ou la crise de l’imaginaire (1979), 
Le sacré (1981), La raison contradictoire (1985), La vie des images 
(1995), Philosophie des images (1997), L’homme à l’âge de la 
télévision (2000), Imaginaires du politique (2001), Une utopie de la 
raison. Essai sur la politique moderne (2002), L’imaginaire (2003, 
6e éd. 2020), Imaginaires et rationalité des médecines alternatives 
(2006), Imagination mode d’emploi. Une science de l’imaginaire au 
service de la créativité (2011), Bachelard, une poétique des images 
(2012), Le progrès en crise ? (2014), L’imagination créatrice (2015), 
Esthétique de la transfiguration (2016), L’imagination géopoïétique 
(2016), Soigner, les limites des technosciences en santé (2019), 
Mytho-politiques. Histoire des imaginaires du pouvoir (2019). 


