IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

LES CONTES D’HOFFMANN : DE ALLEMAND VERS LE
FRANCAIS, DE LA LITTERATURE A L’OPERA, DE
L’OPERA AU CINEMA!

HOFFMAN’S TALES: FROM GERMAN INTO FRENCH,
FROM LITERATURE INTO OPERA, FROM OPERA
INTO FILM

Katarina MARINCIC
Université de Ljubljana, Slovénie
University of Ljubljana, Slovenia

Email: katarina.marincic@ff.uni-lj.si

Abstract

At a time when German Romantic literature was first gaining popularity
in France, Hoffmann was still a virtually unknown author, even in
Germany. As a result, his work entered French cultural consciousness
relatively late, but it left a lasting mark. In this context, we are
particularly interested in the thesis, already present among 19th-century
French authors (Gautier, Ampére), that Hoffmann’s popularity with
French readers is linked to his keen sense of observation and
description of everyday life. According to this interpretation,

1 Article History: Received: 26.08.2025. Revised 18.09.2025:. Accepted:22.09.2025.
Published: 15.11.2025. Distributed under the terms and conditions of the Creative
Commons Attribution License CC BY-NC 4.0. Citation: MARINCIC, K. (2025).
LES CONTES D’HOFFMANN : DE L’ALLEMAND VERS LE FRANCAIS, DE LA
LITTERATURE A L’OPERA, DE L'OPERA AU CINEMA. Incursiuni in imaginar 16.
IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR/ L'IMAGINAIRE ET LES
ADAPTATIONS DU TEXTE LITTERAIRE/ / LITERARY ADAPTATIONS AND
THE IMAGINARY. Vol. 16. Nr. 1. 85-107.
https://doi.org/10.29302/Inlmag.2025.16.1.3. The research for this article was
conducted as part of research program P6-0239 (Comparative literary and
literary theoretical studies) funded by ARIS (Slovenian Research and Innovation
Agency).

85



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

Hoffmann’s short stories and fantasy novels, rooted in reality, are an
example of marvellous realism. We are also interested in the thesis that
Hoffmann’s fantastical writings are in fact the precursor of science
fiction, and in this regard, in the affinities between E.T.A. Hoffmann
and Honoré de Balzac. Like Hoffmann, whose fantastical stories almost
always offer the reader a scientific, or at least pseudo-scientific,
explanation for unusual phenomena, Balzac, a pioneer of the realist
novel, felt a strong attraction to the fantastical on the one hand, and on
the other hand, a great respect for science and a particular fascination
with pseudo-science, such as F. A. Mesmer’s theory of magnetism. In
addition to the short story L’Elixir de longue vie (The Elixir of Long Life),
which could almost be considered a plagiarism of Hoffmann, the novel
La Peau de chagrin (The Magic Skin) is undoubtedly the most
Hoffmannian of Balzac’s texts. We also discuss the biographical reading
of Hoffmann’s work, which is particularly characteristic of 19th-century
France. This reading, according to which Hoffmann is the hero of his
own works, gave rise to the dramatic text Hoffmann’s Tales by Jules
Barbier and Michel Carré, produced at the Théatre de 'Odéon in 1831,
which also served as the basis for the libretto of Jacques Offenbach’s
opera, produced at the Opéra-Comique in 1881. Hoffmann first became
known in France thanks to the translations by Fran¢ois-Adolphe Loéve-
Veimars, published between 1829 and 1837. But it was mainly thanks to
Offenbach’s opera that Hoffmann became so deeply rooted in French,
European and even German cultural consciousness. In addition to
countless theatrical productions, the opera Hoffmann’s Tales has been
the subject of several film adaptations, the most important of which is
probably the 1951 film by Powell and Pressburger. The theme we would
like to address is some of the transformations that Hoffmann’s text
undergoes as it moves from one language to another, from one culture
to another, from literature to opera, and from opera to cinema. While
the dramatization and the resulting opera place strong emphasis on the
biographical element (the poet Hoffmann as a dramatic hero), Michael
Powell and Emeric Pressburger’s film version emphasises the theatrical
aspect. The filmmakers retain the fundamental nature of Hoffmann’s
literature, the explainability of the fantastic. However, viewers of their
film will no longer find explanations for the unusual events in science,
pseudo-science or science fiction, nor in psychology, more specifically
in the psychological profile of the main character. For Powell and
Pressburger, the fantastical elements in Hoffmann’s tales are the result
of a theatrical illusion and are therefore a phenomenon specific to the
theatrical space.

86



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

Keywords: French Romanticism; fantasy literature; operatic
adaptation; film adaptations.

Résumé

Alors que la littérature romantique allemande suscitait un premier
engouement en France, Hoffmann était encore un auteur pratiquement
inconnu, méme en Allemagne. Par conséquent, son ceuvre est entrée
relativement tard dans la conscience culturelle francaise, mais elle y a
laissé une marque durable. Plusieurs auteurs francais du XIX® siecle
(notamment Gautier et Ampére) estimaient que la popularité
d’Hoffmann aupres des lecteurs francais était due a son sens aigu de
I'observation et de la description de la vie quotidienne. D’apres Gautier
et Ampere, les nouvelles et romans fantastiques d’Hoffmann, ancrés
dans la réalité, seraient un exemple de « réalisme merveilleux ». Au XXe
siecle, une thése émerge selon laquelle la fantastique hoffmannien serait
le précurseur de la science-fiction. Dans ce contexte, nous nous
intéressons particulierement aux affinités entre E.T.A. Hoffmann et
Honoré de Balzac. L'une des principales caractéristiques des récits
d’Hoffmann est qu'ils nous offrent toujours une explication scientifique,
ou du moins pseudo-scientifique, des événements inhabituels. Tout
comme Hoffmann, Balzac, pionnier du roman réaliste, éprouvait d'une
part une forte attirance pour le fantastique, d’autre part, un grand
respect pour la science et une fascination particuliére pour la pseudo-
science, comme par exemple la théorie du magnétisme de F. A. Mesmer.
La nouvelle L’Elixir de longue vie (The Elixir of Life) pourrait presque étre
considérée comme un plagiat d'Hoffmann. Le roman La Peau de chagrin
(The Magic Skin), 'une des ceuvres clés du cycle La Comédie humaine,
est un texte hoffmannien par excellence. De méme, nous allons
interroger la lecture biographique de l'ceuvre d'Hoffmann,
représentante de I'espace francais au XIX® siecle. De cette lecture, selon
laquelle Hoffmann est le héros de ses propres ceuvres, est issu le texte
dramatique Les Contes d’Hoffmann (Hoffmann’s Tales) de Jules Barbier
et Michel Carré, produit au Théatre de 'Odéon en 1851, ainsi que le
livret de l'opéra de Jacques Offenbach, produit a I'Opéra-Comique au
1881. Hoffmann s’est d’abord fait connaitre en France grice aux
traductions de Francois-Adolphe Loéve-Veimars, publiées entre 1829 et
1837. Mais clest surtout grdce a l'opéra d'Offenbach quil s’est
profondément ancré dans la conscience culturelle francaise, européenne
et méme allemande. Outre d'innombrables productions théatrales,
l'opéra Les Contes d’Hoffmann a fait I'objet de plusieurs adaptations

87



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

cinématographiques, dont la plus importante est probablement le film
The Tales of Hoffmann de Powell et Pressburger, sorti en 1951. En
passant d’'une langue a l'autre, d’'une culture a l'autre, de la littérature a
lopéra, de lopéra au cinéma, le texte d’'Hofmann subit des
transformations importantes. Alors que la dramatisation et 'opéra qui
en découle mettent fortement l'accent sur 'élément biographique (le
poéte Hoffmann en tant que héros dramatique), la version
cinématographique de Michael Powell et Emeric Pressburger met
laccent sur laspect théatral. Les cinéastes conservent la nature
fondamentale du fantastique hoffmannien, son explicabilité.
Cependant, le spectateur de leur film ne trouvera plus I'explication des
événements inhabituels dans la science, la pseudo-science ou la science-
fiction, ni dans la psychologie, plus précisément dans le profil
psychologique du personnage principal. Pour Powell et Pressburger, le
fantastique dans les contes d’Hoffmann est le fruit d'une illusion
scénique, ce qui est un phénomene propre a 'espace théatral.

Mots-clés : E.T.A. Hoffmann; romantisme francais; littérature
fantastique ; adaptation opératique ; adaptations cinématographiques.

1. De I'allemand vers le francais>

E.T.A. Hoffmann (1776-1822) n’a été connu en France
quaprés sa mort. Lorsque Madame de Staél présente la
littérature romantique allemande a ses contemporains francais,
elle ne le mentionne méme pas.

Certes, a I'époque ou elle rédige son livre De [’Allemagne
(On Germany), Hoffmann n’est pas trés connu, et encore moins
célebre. Néanmoins, on peut supposer avec une quasi-certitude
que Madame de Staél n’aurait pas fait partie des admirateurs
d’Hoffmann, méme si elle avait connu son ceuvre. Aux yeux du
grand Goethe, que Germaine de Staél admire, Hoffmann est
I'incarnation du romantisme malsain. Or, pour Madame de Staél,
malgré 'énorme admiration qu’elle porte a Goethe, « la piéce de
Faust » est déja dangereusement proche de la folie. Seul un génie

2 La réception de 1'ceuvre d 'Hofmann en France est un sujet déja bien étudié.
Voir par exemple Breuillac, 1906-7 ; Klein, 2000. Nous nous limitons aux faits
pertinents pour le contenu de l'article.

88



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

de la trempe de Goethe peut sapprocher de cette zone
dangereuse :

La piéce de Faust cependant n'est certes pas un bon
modele. Soit qu’elle puisse étre considérée comme I'ceuvre
du délire de l'esprit ou de la satiété de la raison, il est a
désirer que de telles productions ne se renouvellent pas ;
mais quand un génie tel que celui de Goethe s’affranchit
de toutes les entraves, la foule de ses pensées est si grande,
que de toutes parts elles dépassent les bornes de lart.
(Staél, 1814, p. 214.)

Ainsi, Les lecteurs francais découvrent Hoffmann pour la
premiére fois a travers la nouvelle Olivier Brusson d’'Henri de
Latouche, une adaptation (ou bien un plagiat) de Mademoiselle
de Scudéry. Aujourd’hui, cette nouvelle, dans laquelle on peut
discerner les contours du genre policier, est considérée comme
I'une des ceuvres les plus importantes d’Hoffmann. A I'époque,
elle semblait toutefois suffisamment obscure pour étre plagiée.
Ironiquement, le scandale provoqué par le plagiat contribue a la
renommée d’Hoffmann en France.

En 1829, Jean-Jacques Ampere publie dans le Globe un
article sur un livre de Julius Eduard Hitzig, Hoffmann’s Leben und
Nachlass [La vie et 'héritage d'Hoffmann ; Hoffmann’s life and
heritage]. Cette présentation fait déja apparaitre certaines
constantes de la réception frangaise d’'Hoffmann.

Premiérement, le livre présenté par Ampére est une
biographie de l'auteur allemand. Certes, au XIX® siécle, méme
avant Sainte-Beuve, on considere que la biographie d’'un auteur
est importante pour comprendre sa littérature. Pourtant, dans le
cas d’'Hoffmann, la conviction que I'ceuvre est le reflet de la vie
réelle de 'auteur semble particulierement bien ancrée.

Deuxiémement, Jean-Jacques Ampere analyse une qualité
particuliére, un effet spécifique des récits d’'Hoffmann. Il
constate, comme le constatera un peu plus tard Théophile
Gautier, que la force des récits « merveilleux » d’Hoffmann
provient de leur « netteté », de la « vérité dans le détail », du
« naturel » :

89



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

Concevez une imagination vigoureuse et un esprit
parfaitement clair, une amere mélancolie et une verve
intarissable de bouffonnerie et d’extravagance : supposez
un homme qui dessine d’'une main ferme les figures les plus
fantastiques, qui rende présentes par la netteté du récit et la
veérité dans le détail les scénes les plus étranges, qui fasse a
la fois frissonner réver et rire, enfin qui compose comme
Callot, invente comme les Mille et une Nuits, raconte
comme W. Scott, et vous aurez Hoffmann. [...]

Ce qui dans Hoffmann a, selon moi, sur notre ame,
une véritable prise, ce qui aussi appartient en propre a cet
écrivain, cest 'emploi d'un genre de merveilleux que
jappellerai le merveilleux naturel. (Cité par Breuillac, 1906,

p- 428)

En 1829, les ceuvres completes d'Hoffmann traduites par
Frangois-Adolphe Loeéve-Veimars commencent a étre publiées.
(Le dernier des vingt volumes de cette édition extrémement
populaire parait en 1837.) Le premier volume contient, en guise
d’avant-propos, un texte signé par nul autre que Walter Scott. En
effet, il s'agit de la traduction d’un article de Scott publié en 1827
dans The Foreign Quarterly Review. Le texte avait déja
enthousiasmé Goethe, qui I'avait également traduit en partie. On
comprend pourquoi. L’analyse de Scott est une critique acerbe non
seulement de la littérature d’Hoffmann, mais aussi de tout ce que
cet auteur représente de malsain aux yeux de Scott (et de Goethe).

[...] les ouvrages /d’Hoffmann/, tels qu’ils existent
aujourd’hui, doivent étre considérés moins comme un
modele a imiter, que comme un avertissement salutaire du
danger que court un auteur qui s'abandonne aux écarts
d’une folle imagination. (Hoffmann, 1832, p. XXXV)

Cet avant-propos ultra critique est précédé d'une apologie
bréve mais passionnée d’'Hoffmann faite par le traducteur Loéve-
Veimars, qui affirme que le texte de Scott a été inclus dans le livre
sans son consentement. Etrangement, cette apologie repose
également sur 'hypothése selon laquelle le génie d’'Hoffmann est
celui d'un malade, un fou. Selon le traducteur francais, une

90



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

approche rationnelle de la littérature d’Hoffmann n’aurait donc
aucun sens.

Hoffmann a vécu dans une fiévre continuelle ; il est mort
presque en démence : un tel homme était plus fait pour
étre un sujet d’études que de critiques; et on devrait
plutdt compatir a cette originalité qui lui a coité tant de
douleur, qu’en discuter froidement les principes.
(Hoffmann, 1832, p. iij)

Quoi qu'il en soit, I'édition a connu un grand succes. Le
dernier des vingt volumes a été publié en 1837, alors
quHoffmann comptait déja de nombreux admirateurs et
imitateurs frangais. Apres Loeve-Veimars, d’autres traducteurs
(Th. Toussenel, Henry Egmont, Xavier Marmier) se sont attaqués
a la traduction des textes les plus importants d’'Hoffmann. Ceux-
ci étaient généralement plus fidéles a l'original ou I'adaptaient
moins au goft francais.

Dans un article consacré a la traduction de Marmier, dont
il loue la fidélité a loriginal, Théophile Gautier s’interroge
également sur les raisons de lextraordinaire popularité
d’Hoffmann aupres des lecteurs frangais. Sa réponse est sans
équivoque. Hoffmann n’est ni fou ni déraisonné, son écriture est
étroitement liée a la « nature », a la vie réelle, voire quotidienne.
Clest précisément pour cette raison que les Francais I'apprécient
tant. (Pour la méme raison, les Allemands, qui sont par nature
plus exaltés, préferent Novalis).

Je ne nie pas qu'Hoffmann n’ait fumé souvent, ne se soit
enivré quelquefois avec de la biére ou du vin du Rhin et
qu’il n’ait eu de fréquents acceés de fiévre ; mais cela arrive a
tout le monde et n’est que pour fort peu de chose dans son
talent [...] La cause de la rapidité du succes d’Hoffmann est
assurément la ol personne ne l'aurait été chercher. — Elle
est dans le sentiment vif et vrai de la nature qui éclate a un
si haut degré dans ses compositions les moins explicables.
[...] Sa maniére de procéder est tres logique, et il ne chemine
pas au hasard dans les espaces imaginaires, comme on
pourrait le croire. (Gautier, 1903, p. 43)

91



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

George Sand considére également Hoffmann comme un artiste
rationnel.

Hoffmann n’a rien congu au hasard : il n’a créé des étres
surnaturels quen outrant la réalité d’étres trés bien
observés ; il n’a fait intervenir le diable dans ses extases
que comme un principe philosophique. (Cité par Breuillac,

1906, p. 441)

En résumé : aux yeux dadmirateurs et d’imitateurs
francais tels que Gautier et G. Sand, la caractéristique essentielle
du fantastique hoffmannien réside dans son ancrage dans la
réalité, tandis que 'essence du génie d’Hoffmann réside dans son
sens aigu de l'observation. Ce qui attire particulierement les
Francais dans les récits d' Hoffmann, c’est leur rationalité.

«Dans un monde qui est bien le nétre, celui que nous
connaissons, sans diables, sylphides, ni vampires, se produit un
événement qui ne peut s’expliquer par les lois de ce méme monde
familier. » (Todorov, 1970, p. 29). Bien siir, il ne s’agit pas ici
d’appliquer la pensée théorique de Todorov a la littérature
d’'Hoffmann (cela a déja été fait), et encore moins de réfuter une
célebre théorie. Nous souhaitons simplement souligner une
impression particuliéere que partagent probablement tous les
lecteurs d’Hoffmann. Méme si les événements ne peuvent pas étre
expliqués par les lois du monde familier, le lecteur d’Hoffmann
est toujours guidé a croire quune explication ultime existe,
quelle se présentera. Autrement dit: ce qui nous fait lire les
histoires d’Hoffmann avec suspense n’est pas l'attente d'un
dénouement au sens habituel du terme. Cest plutot de la
curiosité, lattente que le mécanisme qui a déclenché ces
événements inhabituels soit révélé. En lisant les récits
fantastiques d’'Hoffmann, on ne se demande pas si le héros va
survivre, s’échapper du piége, prouver son innocence, se venger,
épouser la femme qu'’il aime ... En lisant Hoffmann, le lecteur se
pose sans cesse la méme question : mais que se passe-t-il ici ? Et
la réponse vient, immanquablement. Ah oui, cette femme
étrange n’était qu'un automate ! Bien sir, cette impression a été
créée a l'aide d'instruments optiques ! La jeune fille est morte
d’'une maladie pulmonaire aggravée par des troubles émotionnels.

92



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

Cet homme a été ressuscité parce qu’il a bu lélixir. Ce
malheureux mourra parce que son talisman perd de son pouvoir.

2. Un grand imitateur

Parmi les nombreux épigones francais d’Hoffmann,
Balzac est certainement le plus important en tant qu’écrivain,
mais aussi, a bien des égards, le plus illustratif en tant
qu'imitateur.

Le pionnier du roman réaliste nous a laissé un nombre
considérable de récits fantastiques. Dans la nouvelle L’Elixir de
longue vie (1830), l'influence d'Hofmann est si évidente qu'on
pourrait presque parler de plagiat. Cependant, outre I'imitation, il
existe certainement des affinités plus profondes entre les deux
auteurs. L’Elixir de longue vie est un texte hoffmannien, mais il
contient également de nombreux éléments que l'on peut
considérer comme autobiographiques, reflétant la vie et la vision
du monde de Balzac lui-méme. Grace a Laure Surville, sceur et
premiére biographe de I'écrivain, nous savons que I'obsession de
la longévité fait partie de « I'héritage paternel » de Balzac. Tout
comme un personnage secondaire des contes d'Hoffmann,
Bernard Francois Balssa nourrit 'ambition de devenir centenaire
et explore des moyens de prolonger la vie.

Dans La Peau de chagrin, roman au théme
méphistophélique, tout dépend d’'un objet magique. Un morceau
de cuir exauce les souhaits du protagoniste, mais rétrécit a
chaque souhait exaucé. Chaque fois que le cuir se rétracte, la vie
du héros raccourcit. Vers la fin de I'histoire, on essaie d’étirer le
morceau de cuir, qui est déja tout petit, dans une presse
hydraulique. Sans succes d’ailleurs. Mais quoi de plus balzacien
(et hoffmannien) que lidée de renouveler le pouvoir d'un
talisman a l'aide d'une machine ? Quoi de plus balzacien (et
hoffmannien) que cette combinaison de magie et de science ?

Dans le roman Ursule Mirouét (1841), les événements
inhabituels sont expliqués a l'aide de la théorie du magnétisme
de Franz Anton Mesmer (1734-1815), médecin autrichien, a
propos duquel Louis Claude de Saint Martin s’exclame : « Cest
Mesmer, l'incrédule Mesmer, cet homme qui n’est que matiére,

93



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

et qui n'est méme pas en état d’étre matérialiste; C'est cet
homme, dis-je, qui a ouvert la porte aux démonstrations
sensibles de I'esprit. » (Cité par Baldensperger, 1927, p. 224)

Mesmer doit une grande partie de sa popularité a la soif
de miracles de son époque, mais il explique lui-méme ces
miracles de maniere scientifique, comme des phénomenes
naturels, résultat du magnetisme animal. Comme on le sait,
Hoffmann et Balzac sont tous deux fascinés par Mesmer, et plus
particulierement par le phénoméne du miracle scientifiquement
explicable. Balzac voue un immense respect aux hommes de
science en général, mais plus particulierement aux visionnaires,
dont les théories ne seront scientifiquement prouvées qu’a I'avenir.

En 1951, Michael Powell et Emeric Pressburger réalisent le
film The Tales of Hoffmann, une adaptation cinématographique
de l'opéra Les Contes d’Hoffmann de Jacques Offenbach. Parmi
les admirateurs de ce film figurent certains grands noms de
I'histoire du cinéma. George A. Romero, pionnier du cinéma
d’horreur, le proclame pour son film préféré, « my favorite film of
all time, the movie that made me want to make movies » (George
Romero on «Tales of Hoffmann». [Video]). Expliquant cette
admiration dans une interview télévisée réalisée en 2005, Romero
attribue a Powell et Pressburger une affinité visionnaire avec le
genre de la science-fiction : « I think that there are elements in it
that could be right out of a horror film. The idea of the doll being
alive, you know, it’s like an android. A little science-fiction
there? » (George Romero on «Tales of Hoffmann». [Video]).

Le point de vue de Romero est celui d’'un cinéaste. Mais
on ne peut pas s'empécher de s’exclamer : bien siir, un peu de
science-fiction, et pas seulement un peu ! La « science-fiction »
dans Les Contes d’Hoffmann n’est en aucun cas une invention de
Powell et Pressburger, ni d’Offenbach ou de son librettiste. La
« science-fiction » est déja présente dans les récits d’Hoffmann,
écrits durant la premiére moitié du XIXe siecle. Pour Hoffmann,
ainsi que pour Balzac, la science et la fiction ne s’excluent pas
mutuellement.

94



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

3. Hoffmann, poéte de sa vie

Théophile Gautier, qui estime que la vie d'Hoffmann n’a
pas eu d'influence directe sur son ceuvre, fait figure d’exception
parmi ses contemporains. La plupart des admirateurs francais
considérent Hoffmann comme un écrivain autobiographique qui
sincarne d'une maniére ou dune autre dans les héros de ses
ceuvres. Aux yeux des lecteurs frangais du XIX® siecle, Hoffmann
est donc, pour reprendre l'expression de Stefan Zweig, un
exemple typique de poéte de sa vie.

Bien sir, mettre 'accent sur la biographie d’'Hoffmann,
C’est aussi et surtout tenter d’expliquer la nature particuliere
(mystérieuse) de ses ceuvres. Une lecture biographique permet
au lecteur de percevoir le fantastique hoffmannien comme le
fruit du « délire », de la «fiévre continuelle », d'une maladie,
donc presque comme un phénomeéne naturel. Inutile a dire, cette
soi-disant démystification de I'ceuvre d’'Hoffmann est au méme
temps une mystification romantique de sa personne.

Pour George Sand, par exemple, Hoffmann se fond dans
une de ses figures littéraires: «[..] je pensai a toi, aimable
Théodore, facétieux Kreyssler, Hoffmann ! » (Sand, 1869, p. 312)

Jules Janin se réclame de lui et I'invoque dans son récit
fantastique Hoffmann et Paganini [Hoffmann et Paganini]: « Ce
soir-1a je me sentis le besoin de te voir, Théodore, 6 mon cher
artiste, avide poursuivant du rien, sous toutes ses faces, hardi
champion de la couleur, du son, de la forme, de toutes les
manieéres d’étre un poéte [...]. » (Janin, 1863, p. 158)

4. Hoffmann, réle de ténor

L'interprétation selon laquelle Hoffmann est le véritable
héros de ses histoires est également le point de départ de la piece
de théatre de Jules Barbier et Michel Carré, d’apres laquelle Jules
Barbier écrit le livret de 'opéra d’Offenbach.

Les auteurs de cette adaptation théatrale ont
certainement créé le personnage d’Hoffmann dans le but de
répondre aux attentes d'un public qui a largement intégré l'idée
d'un Hoffmann-poéte de sa propre vie. Cependant, Barbier et

95



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

Carré ont également résolu un probleme dramaturgique
important grace a cette intervention. Ils ont ainsi assuré la
structure et la cohérence de la piece, puis de l'opéra. Des
I'instant ot Hoffmann se présente dans le prologue comme le
personnage central et le narrateur homodiégétique, I'unité de la
piéce est assurée. A partir de ce moment, le texte dramatique
véhicule un message, un dilemme psychologique clairement
identifiable, quelques grandes questions éternelles que le public
reconnait avec un certain plaisir. Y a-t-il de la place pour 'amour
dans la vie d’'un poeéte ? Un poéte peut-il servir a la fois une
femme et sa muse ?

Le personnage insaisissable de la chanteuse Stella joue un
role important dans ce cadre narratif. Stella est 'amour actuel
d’Hoffmann, mais tant dans I'épilogue que dans le prologue, il est
clairement indiqué qu’elle est également la synthése des trois
amours précédents dont Hoffmann (le personnage dramatique)
parle & ses compagnons de taverne. (Cet « éternel féminin »
hoffmannien, le concept que l'écrivain allemand explore et
exploite sous différentes formes, et que Barbier et Carré
attribuent a leur héros dramatique, a certainement laissé une
empreinte profonde dans la littérature romantique francaise, en
particulier chez Gérard de Nerval (Voir Chamarat-Malandain,
1978).

De toute évidence, un texte dramatique a besoin de
personnages, pas de narrateurs. Si I'on constate que la structure
narrative du drame (et de I'opéra) Les Contes d’Hoffmann est plus
simple, plus schématique que celle des textes narratifs
d’Hoffmann, cela ne constitue pas nécessairement une critique.

Le principe fondamental de la simplification effectuée par
Barbier et Carré est l'introduction du personnage d’Hoffmann.
Etant donné que les textes de départ (les contes d' Hoffmann), a
partir desquels le texte dramatique puis le livret d’opéra ont été
créés, ont des structures narratives tres différentes, il vaut peut-
étre la peine d’examiner de plus pres la transformation des trois
récits en trois actes dramatiques.

La piéce, ainsi que le livret de 'opéra, s'inspirent de trois
contes d’'Hoffmann : L’Homme au sable (Der Sandmann; The
Sandman), Le Conseiller Krespel (Rat Krespel ; traduit par Loéve-

96



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

Veimars comme Le violon de Cremone ; The Cremona Violin) et Le
reflet perdu (Die Geschichte vom verlornen Spiegelbilde ; The Story
of the Lost Reflection).

Le troisiéme conte (Le reflet perdu) subit les changements
les plus radicaux, mais on peut remarquer des points communs
entre la structure de ce récit et celle de la dramatisation de
Barbier et Carré.

Le reflet perdu est une histoire a plusieurs niveaux, en fait
le dernier épisode d'une série d’histoires intitulée Les aventures
de la nuit de la Saint-Sylvestre (Die Abenteuer des Sylvester-
Nacht ; A New-Year’s Eve Adventure). Cette série de récits s’inscrit
dans une situation narrative de base. Dans une taverne, les
buveurs se racontent des histoires droles et étranges. Parmi eux
se trouve aussi un « Hoffmann », personnage-narrateur au
second degré. Cependant, le narrateur principal est un
«voyageur enthousiaste », « Hoffmann » n’ajoute que quelques
commentaires.

Le protagoniste du Reflet perdu est un certain Erasmus
Spikher. Apres avoir révé de I'ltalie pendant de longues années,
ce petit bourgeois allemand réalise son souhait et part en voyage.
Il laisse sa femme et son fils a la maison. A Florence, il est séduit
par une courtisane et se fait voler son reflet par le Diable. A son
retour, il est renvoyé par son épouse, car un homme sans reflet
ne peut pas étre un bon pere de famille :

Mais du reste, tu concevras toi-méme que, privé de reflet,
tu sers de risée au monde, et que tu ne saurais dignement
représenter un peére de famille convenable et complet,
capable d’inspirer le respect a sa femme et a ses enfants.
[...] Va donc encore un peu courir le monde, et tiche de
rattraper ton reflet au diable : si tu y parviens, tu seras
accueilli ici a ton retour avec joie et cordialité. Embrasse-
moi (Spikher 'embrassa) : et maintenant - bon voyage !
(Hoffmann, 1840, p. 87)

Ce dénouement est raconté sur un ton ironique et avec
une bonne dose d'intertextualité. Au cours des voyages
mouvementés qui font suite a ce deuxiéme départ, Spikher

97



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

rencontre Pierre (Peter) Schlemihl, héros d’un récit trés connu de
Chamisso.

Il rencontra un jour un certain Pierre Schlemihl. Celui-ci
avait vendu son ombre ; tous deux songérent a voyager de
compagnie, de telle sorte qu'Erasme Spikher e(it projeté
I'ombre nécessaire, tandis qu’en revanche Pierre Schlemihl
et fourni le reflet qui manquait. Mais cela n’eut pas de
suite. (Hoffmann, 1840, p. 88)

Suit un postscriptum dans lequel « Hoffmann » regoit
une sorte d’explication de la part du voyageur enthousiaste :
Post-scriptum du voyageur enthousiaste

[...] Encore tout rempli des apparitions de la nuit de Saint-
Sylvestre, je suis presque tenté de croire que mon
conseiller de justice était en réalité une véritable poupée
de sucre candi, sa brillante société un étalage de la Noél ou
du jour de l'an, et la charmante Julie cette séduisante
création de Rembrandt ou de Callot, qui déroba
frauduleusement au pauvre Erasme Spikher son reflet si
ressemblant et si beau. (Hoffmann, 1840, p. 89)

Dans la dramatisation de Barbier et de Carré, ainsi que
dans l'opéra d’Offenbach, I'histoire d’un petit bourgeois allemand
confus par I'ltalie est transformée en un épisode de la vie
amoureuse d’Hoffmann. Dans le texte source (l'histoire telle
qu'écrite par E.T.A. Hoffmann), un homme treés ordinaire se rend
a Florence, ot il se laisse séduire par une courtisane. Ses
égarements s’expliquent par sa naiveté. Hoffmann, héros de
théatre et d’opéra, succombe au charme de la séductrice parce
qu’il est poete. En tant que poete, il est sujet aux illusions,
capable d’aimer passionnément une femme dont il sait qu’elle est
une courtisane.

Le fait que l'action soit transposée de Florence a Venise
n’est peut-étre pas un détail insignifiant. Pour s’enivrer d’'amour,
le poéte a besoin d'une Italie plus caractéristique et plus
reconnaissable que le petit bourgeois.

98



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

Dans les deux versions, lhistoire est vraisemblable,
psychologiquement crédible. Les événements extraordinaires
sont présentés comme des illusions éphémeres d'un homme qui
se trouve dans un état mental particulier.

Le deuxiéme acte de 'opéra d’Offenbach (et de la piece
de Barbier et Carré), le conte Le Conseiller Krespel, est la partie de
la dramatisation qui reste la plus fidéle au texte original d’ E.T. A.
Hoffmann. Hoffmann (personnage dramatique et d’opéra) aime
Antonia, une jeune femme tuée par son talent artistique. Antonia
est malade et devrait renoncer au chant. Malgré les efforts de son
pére pour la protéger, elle devient la proie du tentateur, le
Docteur Miracle, qui I'incite a chanter.

Les modifications apportées au texte original d'Hoffmann
dans la dramatisation et 'adaptation pour 'opéra ne concernent
pas tant la forme et le contenu que 'atmosphere. Dans la piece et
dans l'opéra, celle-ci est sombre, effrayante, tragique, abstraite.
Le conseiller Krespel, récit original d’E.T.A. Hoffmann, n’est pas
dépourvu d’éléments comiques, voire réalistes.

Force est de constater que l'essence de I'humour
hoffmannien réside dans I'apparition soudaine et surprenante du
comique. Dans les textes narratifs d’'Hoffmann, il arrive tres
souvent que la réalité s'immisce dans le récit a travers le
comique. L’histoire tragique d’'une jeune fille qui meurt pour son
art s'entreméle naturellement et sans heurts avec une anecdote
amusante de la vie conjugale de ses parents.

Crespel, plongé dans le tourbillon de ses accords, continua
de jouer du violon avec son enthousiasme ordinaire, et il
arriva que son archet atteignit légérement la signora. —
Bestia tedesca ! s’écria-t-elle en se relevant avec fureur ; en
méme temps elle arracha le violon des mains du conseiller,
et le mit en piéces en le frappant contre une table de
marbre. Le conseiller resta pétrifié; mais, se réveillant
comme d’un réve, il souleva avec force la signora, la jeta
par la fenétre de sa propre maison, et, sans s'inquiéter de
ce qui arriverait, il gagna Venise, d’'ou il partit aussitdt
pour I'Allemagne. (Hoffmann, 1832, p. 47)

99



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

La partie la plus célebre du drame et de l'opéra, le
premier acte, dans lequel le protagoniste tombe amoureux d’'une
poupée mécanique, est basé sur la nouvelle L’Homme de sable. Le
texte d’origine, incontestablement l'une des plus fascinantes
ceuvres d’Hoffmann, n’est pas I'histoire d'une poupée mécanique,
mais d'un traumatisme infantile. Le protagoniste, Nathanaél,
raconte ce traumatisme dans une lettre a son ami Lothar, qui est
le frere de sa fiancée Clara. En effet, une grande partie de
I'histoire est racontée sous forme de lettres, complétées a la fin
par un commentaire du narrateur. (Dans ce célebre récit,
personne ne s'appelle Hoffmann).

Le petit Nathanaél est marqué a vie par la présence
inquiétante d'un personnage mystérieux qui rend visite a son
pére de temps en temps et se retire avec lui pour faire des choses
mystérieuses. Nathanaél, qui doit se coucher chaque fois que
cette personne arrive, commence a associer cet homme a la
légende de 'Homme au sable.

Dans sa petite enfance, Nathanaél est exposé a deux
versions de cette légende. La premiére est la version de sa bonne
et douce meére :

Il n’y a point ’homme au sable, mon cher enfant, répondit
ma mere ; quand je dis : Voici 'homme au sable ! cela veut
dire seulement : vous avez sommeil, et vous ne pouvez
tenir les yeux ouverts, comme si I'on vous y avait jeté du
sable. (Hoffmann, 2014, p. 85)

La deuxiéme est celle d’'une vieille servante :

Cest un méchant homme qui vient trouver les enfants
quand ils refusent d’aller au lit ; alors il jette de grosses
poignées de sable dans leurs yeux, qui sortent tout
sanglants de la téte ; puis il les enferme dans un sac, et les
emporte dans la lune pour servir de pature a ses petits, qui
sont dans leur nid. Ceux-ci ont, comme les hiboux, des
becs crochus avec lesquels ils mangent les yeux aux petits
enfants qui ne sont pas sages. (Hoffmann, 2014, p.

85)

100



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

Il va sans dire que Nathanaél accepte et intériorise la
version de la vieille servante. Les expériences traumatisantes du
petit garcon culminent le soir ou il surprend son pére et son
mystérieux visiteur, Coppélius - 'Homme au sable, en train de
pratiquer de I'alchimie. Coppélius tente de lui arracher les yeux,
mais le pére de Nathanaél I'en empéche. Apres cet événement,
Nathanaél reste longtemps malade. Coppélius disparait de la vie
de la famille - seulement pour réapparaitre dans la vie du
protagoniste sous le nom de Coppola, 'un des deux créateurs de
la poupée mécanique, Olympie dont Nathanaé€l, désormais jeune
homme, tombe passionnément amoureux. Fait important et
révélateur : c’est Coppola qui a créé les yeux d’'Olympie.

Comment est-il possible qu'un jeune homme, qui est en
plus fiancé a une jolie et gentille jeune fille, tombe amoureux
d’'une poupée mécanique (voir Charue, 1985)? Tout d’abord, la
poupée est un véritable chef-d’ceuvre, un automate parfait.
Ensuite, Coppola donne a linfortuné Nathana€él une paire de
lunettes magiques, a travers lesquelles Olympie lui semble
vivante.

Il existe donc une explication élémentaire, pseudo-
scientifique a I'engouement bizarre de Nathanaél. Cependant,
tant dans le récit d’E.T.A. Hoffmann que dans l'adaptation
théitrale et lyrique, I'analyse psychologique cotoie la science-
fiction.

Dans le récit, Nathanaél tombe amoureux d’Olympie
malgré — ou peut-étre a cause de - ses fiancailles heureuses avec
Clara. Les yeux morts d’Olympie s’illuminent lorsqu'’il les regarde.
Le corps d’'Olympie est froid, mais Nathanaél trouve qu’il est
beaucoup plus chaud que celui de Clara lorsqu’il le réchauffe de
ses caresses. Il en va de méme pour ses levres.

Clara, une jeune fille vertueuse et intelligente, tente de
convaincre Nathanaél que son angoisse n’est que le fruit de son
imagination. Il n’est probablement pas essentiel que Clara ne
comprenne pas la profondeur de la détresse de Nathanaél. Il est
fatal qu’elle sous-estime limportance de son imagination.
Olympie, quant a elle, lui sert de miroir. Elle est une créature qui
se nourrit de ses réveries et témoigne ainsi de 'importance de
son imagination. Car Nathanaél n’est pas seulement un jeune

101



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

homme ayant vécu une enfance traumatisante, il est aussi un
jeune poete pompeux et égocentrique. Il adore Olympie parce
qu’il « n’avait jamais eu un auditeur aussi excellent ».

Nathanael extrayait du fin fond de tous ses tiroirs tout ce
qu’il avait écrit ou composé autrefois, poéemes, fantaisies,
nouvelles, réveries, romans ; et chaque jour, il y ajoutait
une multitude de sonnets, de stances, de ballades
fantastiques qu'’il lisait et relisait a Olympie durant des
matinées entiéres, sans se lasser et sans discontinuer. Mais
aussi c'est qu’il n’avait jamais eu un auditeur aussi
excellent. — Olympie ne brodait ni ne tricotait, elle ne
regardait pas a la fenétre, elle ne donnait pas a manger a
un petit oiseau, elle ne jouait pas avec un petit bichon, elle
ne roulait pas dans ses doigts de petites bandes de papier,
ni rien autre chose, elle n‘avait jamais besoin de
comprimer un bdillement par une petite toux forcée. —
Bref, elle regardait son amant dans les yeux, durant des
heures d’horloge, dans une attitude fixe et immuable, sans
bouger, sans souffler, et son regard s’animait toujours de
plus de vivacité et d’ardeur. Seulement, lorsqu’enfin
Nathanael se levait et lui baisait la main ou méme la
bouche, elle disait : « Ha ! — ha ! » et puis aprés : « Bonne
nuit, mon cher ! »

«Oh! ame sublime et profonde! s'écriait
Nathanael seul dans sa chambre, ce n’est que par toi, par
toi seule que j’ai été compris. » (Hoffmann, 2014, p. 113)

Ce joyau de I'humour noir hoffmannien est conservé, du
moins en partie, dans la dramatisation et l'opéra. L'un des
principaux charmes d’Olympia est son silence. La belle n’'ouvre la
bouche que pour chanter et prononcer un seul et unique mot : «
Oui ».

D’autre part, seules certaines parties de I'histoire originale
sont conservées dans la version théatrale. Nathanaél disparait,
emportant avec lui son ami, sa fiancée et ses souvenirs
traumatisants. Cest Hoffmann, personnage dramatique, qui
tombe amoureux d'une poupée mécanique. Elle est belle. Elle
«sait écouter ». Il la voit a travers les lunettes magiques de
Coppola.

102



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

Dans les deux cas, les événements inhabituels qui se
produisent peuvent s’expliquer a deux niveaux. Premierement,
comme une illusion doptique provoquée par la science.
Deuxiemement, comme la conséquence dun certain état
psychologique. Nathanaél souffre d'une maladie mentale.
Hoffmann est poéte et, en tant que tel, hypersensible par nature,
sujet aux illusions. La folie et le talent artistique ne sont pas tout
a fait la méme chose, mais la frontiére entre les deux est mince.

5. De 'opéra au cinéma

Comme nous avons pu le constater, I'un des attraits
essentiels de la prose d’'Hoffmann pour les lecteurs francais du
XIXe siecle était son ancrage dans la réalité, ce que Jean-Jacques
Ampére appelle son « merveilleux naturel ». (Cité par Breuillac,
1906, p. 428) Dans la dramatisation de Barbier et Carré, le
réalisme hoffmannien est relégué presque exclusivement au
prologue et a l'épilogue. Dans les scenes de taverne, le
protagoniste (Hoffmann) montre son c6té bouffon, malgré la
présence de sa muse, déguisée en jeune ami. Les réves amoureux
du poete s’inscrivent dans le cadre d'une réalité banale, voire
quelque peu déprimante. La mise en scéne détermine si ces
scénes sont dominées par le comique ou la banalité.

Les scénes dans la taverne, en particulier celles du début
du film, sont sans doute la partie la moins réussie de la célébre
adaptation cinématographique de Michael Powell et Emeric
Pressburger. Elles ne sont pas seulement vieillies, elles donnent
I'impression d’étre déja vieilles a leur naissance. Bien que le
spectateur soit averti par une inscription que la taverne se trouve
«a Nuremberg », les décors et les costumes rappellent les
comédies musicales américaines des années 1950. Compte tenu
de la perfection esthétique du film, I'atmosphere allemande
factice et clichée du prologue est particuliéerement dérangeante.
Méme dans le film muet de Richard Oswald, datant de 1916, les
scenes dans la taverne sont nettement plus convaincantes, tout
comme la représentation du milieu petit-bourgeois dans lequel
vit le jeune Hoffmann.

103



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

Il semble tout a fait évident que pour Powell et
Pressburger, ce prologue, qu’ils doivent conserver pour des
raisons dramaturgiques, n’est pas le véritable point de départ, ni
le cadre réel des aventures amoureuses d'Hoffmann. Le réalisme
- y compris le « merveilleux naturel » d'Hoffmann - leur est
étranger.

Le dénouement principal de I'adaptation
cinématographique reste le méme que dans l'opéra : Hoffmann
rate I'occasion de rencontrer la femme qu’il aime parce qu'il est
completement ivre.

Dans l'adaptation cinématographique comme dans
I'opéra, cet échec amoureux réjouit la muse d’Hoffmann, qui est
convaincue que le poéte doit se consacrer a son art et non a des
femmes.

Cependant, dans le film, I'explication des événements
étranges, mystérieux, fantastiques et miraculeux qui se
produisent ne réside ni dans 'imagination débridée d’'Hoffmann,
ni dans la ruse et les artifices des opticiens et des alchimistes.

Powell et Pressburger apportent un changement
apparemment minime au livret de Barbier. Dans leur version,
Stella, la femme qui incarne les trois amours précédentes
d’Hoffmann, n’est pas une chanteuse d’opéra, mais une danseuse,
une ballerine. Elle n’est pas une voix en arriére-plan, elle a une
présence scénique exceptionnelle, sa danse onirique et chargée
d’érotisme envahit I'écran. Ce spectacle nous fait oublier la
misérable scéne de taverne et s'impose comme le cadre véritable
des aventures d'Hoffmann.

La raison principale de ce changement réside
probablement dans la volonté des deux cinéastes d’exploiter au
maximum le potentiel visuel des contes de Hoffmann. La
danseuse est sans aucun doute un motif artistique plus
intéressant que la chanteuse. Mais il existe également une raison
plus profonde. En placant les aventures fantastiques et
légérement effrayantes d’Hoffmann dans le cadre d’'un spectacle
de ballet, Powell et Pressburger offrent au spectateur une
interprétation des  événements fantastiques qui  est
completement différente de celle proposée par les textes
originaux (les nouvelles d’E.T.A. Hoffmann), ainsi que par la

104



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

dramatisation de Barbier et Carré et méme par la plupart des
mises en scéne de l'opéra d'Offenbach. Dans les Contes
d’Hoffmann (Hoffmann’s Tales) de Powell et Pressburger, les
événements fantastiques ne sont pas présentés comme étant le
résultat du magnétisme, d’illusions d'optique, d’expériences
alchimiques, ni méme comme étant le résultat de certains états
d’esprit. Dans ce film, le fantastique est lié a l'illusion a laquelle
nous sommes soumis dans un lieu précis : le théatre.

Bien que de nombreuses années se soient écoulées depuis
la réalisation du film, méme un non-spécialiste peut reconnaitre
sa perfection technique. Le caractére théatral des Contes
d’Hoffmann de Powell et Pressburger est un effet soigneusement
créé a 'aide des moyens cinématographiques.

Il est évident que, d'un point de vue technique, il aurait
été possible de créer une image plus convaincante de Venise. Et
pourtant, les cinéastes ont décidé de représenter Venise comme
un décor, comme une toile de fond. Federico Fellini crée un effet
similaire dans le film Amarcord. L’apparition nocturne du
paquebot Rex, qui est presque un mirage pour les habitants d'une
petite ville cotiere, est présentée comme une scéne de théaitre,
avec une naiveté qui fait appel a I'imagination du spectateur.

Il en va de méme pour les scénes dans lesquelles la
poupée mécanique tombe en panne et se brise en morceaux.
Dans le film de Powell et Pressburger, la fin tragique d’Olympia
rappelle le spectacle raté d'un magicien de foire, un tour de
magie dont le « secret » n’est que partiellement dissimulé par un
rideau noir légérement décoloré.

Le film contient probablement des éléments qui
déplaisent a la plupart des amateurs d’opéra, déja dérangés par le
fait que seuls quelques acteurs principaux chantent réellement
leurs roles, tandis que les autres se contentent d’ouvrir la bouche,
leur voix étant doublée par de véritables chanteurs d’opéra.
Malgré cela, on peut constater que ladaptation
cinématographique conserve de manieére tres spécifique l'une des
caractéristiques fondamentales de la prose fantastique
d’Hoffmann. Probablement pas le naturel, ni le réalisme.
Probablement et malheureusement pas 'humour hoffmannien.

105



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

Mais en tout cas, la certitude qu'il existe toujours une explication
aux événements fantastiques.

Cependant, bien que Powell et Pressburger conservent
I'explicabilité hoffmannienne des événements inhabituels, leur
adaptation, ou plutot leur transposition de l'opéra au genre
cinématographique, entraine un changement notable. Dans ses
récits fantastiques, E.T.A. Hoffmann propose au lecteur des
explications  scientifiques ou  pseudo-scientifiques  de
phénomeénes inhabituels. Ces explications, bien que simplifiées,
sont également présentes dans I'adaptation thédtrale de Barbier
et Carré et dans l'opéra d’Offenbach. Le film de Powell et
Pressburger, qui n’a rien a voir avec les enregistrements
cinématographiques et télévisés d’opéras, est essentiellement une
vision cinématographique du théatre, plus précisément une
analyse des effets psychologiques du spectacle théatral. La
conclusion principale de cette analyse serait probablement qu'au
théatre, les illusions sont un phénomene naturel, voire habituel.

References:

Books and Book Chapters (Livres et chapitres de livres) :

Gautier, T. (1903). Souvenirs de thédtre et de critique [Memories of theatre
and criticism]. Bibliothéque-Charpentier.

Hoffmann, E.T.A. (1832). Contes fantastiques (Fantastic Tales). (A.F.
Loéve-Veimars, Trans.). Eugéne Renduel.

Hoffmann, E.T.A. (1840). Contes fantastiques (Fantastic Tales). (H.
Egmont, Trans.). Perrotin.

Hoffmann, E.T.A. (2014). Contes nocturnes [Night tales]. (H. Egmont,
Trans.). Classiques Garnier.

Janin, J. (1863). Contes fantastiques et contes littéraires [Fantastic tales and
literary tales]. Michel Lévy fréres.

106



IMAGINARUL SI ADAPTARILE TEXTULUI LITERAR

Klein, U. (2000). Die produktive Rezeption E.T.A. Hoffmanns in Frankreich
[The productive reception of E.T.A. Hoffmann in France]. Peter
Lang.

Sand, G. (1869). Lettres d'un voyageur [Letters from a traveler]. Michel
Lévy fréres.

Staél Holstein, G. de (1814). De I'’Allemagne (On Germany). Librairie
Stéréotype.

Todorov, T. (1970). Introduction a la littérature fantastique. (The
Fantastic: A Structural Approach to a Literary Genre). Seuil.

Journal Articles (Aticles de revues) :
Breuillac, M. (1906). Hoffmann en France [Hoffmann in France]. Revue
d'histoire littéraire de la France (Journal of French Literary History),

3¢ Année, No. 3 (1906), pp. 427-457.

Chamarat-Malandain, G. (1978). Récit, miroir, histoire. Aspects de la
relation Nerval-  Hoffmann [Narrative, mirror, history. Aspects
of  the Nerval-Hoffmann  relationship]. Romantisme
(Romanticism), 1978, n°20, pp. 79-93.

Charue, J. (1985). Peut-on s’éprendre d’'une femme-machine ? Remarques a
propos de L'homme au sable d’E.T.A. Hoffmann [Can one fall in
love with a machine woman? Remarks on E.T.A. Hoffmann’s The
Sandman]. Les Etudes philosophiques (Philosophical Studies),
janvier-mars 1985, No. 1, pp. 57-75.

Web and Online Content (Contenu Web et en ligne) :
George Romero on «Tales of Hoffmann». [Video]. Youtube.
https://www.youtube.com/watch?v=c3Wo8ICLIIQ (consulté le
14 juillet 2025).

107



