
IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
85 

 

 
LES CONTES D’HOFFMANN : DE L’ALLEMAND VERS LE 

FRANÇAIS, DE LA LITTÉRATURE À L’OPÉRA, DE 
L’OPÉRA AU CINÉMA1 

 
HOFFMAN’S TALES: FROM GERMAN INTO FRENCH, 

FROM LITERATURE INTO OPERA, FROM OPERA 
INTO FILM 

 
 

Katarina MARINČIČ 
Université de Ljubljana, Slovénie 
University of Ljubljana, Slovenia 

 
Email: katarina.marincic@ff.uni-lj.si  

 
 
 

Abstract 
 
At a time when German Romantic literature was first gaining popularity 
in France, Hoffmann was still a virtually unknown author, even in 
Germany. As a result, his work entered French cultural consciousness 
relatively late, but it left a lasting mark. In this context, we are 
particularly interested in the thesis, already present among 19th-century 
French authors (Gautier, Ampère), that Hoffmann’s popularity with 
French readers is linked to his keen sense of observation and 
description of everyday life. According to this interpretation, 

 
1 Article History: Received: 26.08.2025. Revised 18.09.2025:. Accepted:22.09.2025. 
Published: 15.11.2025. Distributed under the terms and conditions of the Creative 
Commons Attribution License CC BY-NC 4.0. Citation: MARINČIČ, K. (2025). 
LES CONTES D’HOFFMANN : DE L’ALLEMAND VERS LE FRANÇAIS, DE LA 
LITTÉRATURE À L’OPÉRA, DE L’OPÉRA AU CINÉMA. Incursiuni în imaginar 16. 
IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR/ L’IMAGINAIRE ET LES 
ADAPTATIONS DU TEXTE LITTÉRAIRE/ / LITERARY ADAPTATIONS AND 
THE IMAGINARY. Vol. 16. Nr. 1. 85-107. 
https://doi.org/10.29302/InImag.2025.16.1.3. The research for this article was 
conducted as part of research program P6-0239 (Comparative literary and 
literary theoretical studies) funded by ARIS (Slovenian Research and Innovation 
Agency). 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
86 

 

Hoffmann’s short stories and fantasy novels, rooted in reality, are an 
example of marvellous realism. We are also interested in the thesis that 
Hoffmann’s fantastical writings are in fact the precursor of science 
fiction, and in this regard, in the affinities between E.T.A. Hoffmann 
and Honoré de Balzac. Like Hoffmann, whose fantastical stories almost 
always offer the reader a scientific, or at least pseudo-scientific, 
explanation for unusual phenomena, Balzac, a pioneer of the realist 
novel, felt a strong attraction to the fantastical on the one hand, and on 
the other hand, a great respect for science and a particular fascination 
with pseudo-science, such as F. A. Mesmer’s theory of magnetism. In 
addition to the short story L’Élixir de longue vie (The Elixir of Long Life), 
which could almost be considered a plagiarism of Hoffmann, the novel 
La Peau de chagrin (The Magic Skin) is undoubtedly the most 
Hoffmannian of Balzac’s texts. We also discuss the biographical reading 
of Hoffmann’s work, which is particularly characteristic of 19th-century 
France. This reading, according to which Hoffmann is the hero of his 
own works, gave rise to the dramatic text Hoffmann’s Tales by Jules 
Barbier and Michel Carré, produced at the Théâtre de l’Odéon in 1851, 
which also served as the basis for the libretto of Jacques Offenbach’s 
opera, produced at the Opéra-Comique in 1881. Hoffmann first became 
known in France thanks to the translations by François-Adolphe Loève-
Veimars, published between 1829 and 1837. But it was mainly thanks to 
Offenbach’s opera that Hoffmann became so deeply rooted in French, 
European and even German cultural consciousness. In addition to 
countless theatrical productions, the opera Hoffmann’s Tales has been 
the subject of several film adaptations, the most important of which is 
probably the 1951 film by Powell and Pressburger. The theme we would 
like to address is some of the transformations that Hoffmann’s text 
undergoes as it moves from one language to another, from one culture 
to another, from literature to opera, and from opera to cinema. While 
the dramatization and the resulting opera place strong emphasis on the 
biographical element (the poet Hoffmann as a dramatic hero), Michael 
Powell and Emeric Pressburger’s film version emphasises the theatrical 
aspect. The filmmakers retain the fundamental nature of Hoffmann’s 
literature, the explainability of the fantastic. However, viewers of their 
film will no longer find explanations for the unusual events in science, 
pseudo-science or science fiction, nor in psychology, more specifically 
in the psychological profile of the main character. For Powell and 
Pressburger, the fantastical elements in Hoffmann’s tales are the result 
of a theatrical illusion and are therefore a phenomenon specific to the 
theatrical space. 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
87 

 

Keywords: French Romanticism; fantasy literature; operatic 
adaptation; film adaptations. 

 
 

Résumé 
 
Alors que la littérature romantique allemande suscitait un premier 
engouement en France, Hoffmann était encore un auteur pratiquement 
inconnu, même en Allemagne. Par conséquent, son œuvre est entrée 
relativement tard dans la conscience culturelle française, mais elle y a 
laissé une marque durable. Plusieurs auteurs français du XIXe siècle 
(notamment Gautier et Ampère) estimaient que la popularité 
d’Hoffmann auprès des lecteurs français était due à son sens aigu de 
l’observation et de la description de la vie quotidienne. D’après Gautier 
et Ampère, les nouvelles et romans fantastiques d’Hoffmann, ancrés 
dans la réalité, seraient un exemple de « réalisme merveilleux ». Au XXe 
siècle, une thèse émerge selon laquelle la fantastique hoffmannien serait 
le précurseur de la science-fiction. Dans ce contexte, nous nous 
intéressons particulièrement aux affinités entre E.T.A. Hoffmann et 
Honoré de Balzac. L’une des principales caractéristiques des récits 
d’Hoffmann est qu’ils nous offrent toujours une explication scientifique, 
ou du moins pseudo-scientifique, des événements inhabituels. Tout 
comme Hoffmann, Balzac, pionnier du roman réaliste, éprouvait d’une 
part une forte attirance pour le fantastique, d’autre part, un grand 
respect pour la science et une fascination particulière pour la pseudo-
science, comme par exemple la théorie du magnétisme de F. A. Mesmer. 
La nouvelle L’Élixir de longue vie (The Elixir of Life) pourrait presque être 
considérée comme un plagiat d’Hoffmann. Le roman La Peau de chagrin 
(The Magic Skin), l’une des œuvres clés du cycle La Comédie humaine, 
est un texte hoffmannien par excellence. De même, nous allons 
interroger la lecture biographique de l’œuvre d’Hoffmann, 
représentante de l’espace français au XIXe siècle. De cette lecture, selon 
laquelle Hoffmann est le héros de ses propres œuvres, est issu le texte 
dramatique Les Contes d’Hoffmann (Hoffmann’s Tales) de Jules Barbier 
et Michel Carré, produit au Théâtre de l’Odéon en 1851, ainsi que le 
livret de l’opéra de Jacques Offenbach, produit à l’Opéra-Comique au 
1881. Hoffmann s’est d’abord fait connaître en France grâce aux 
traductions de François-Adolphe Loève-Veimars, publiées entre 1829 et 
1837. Mais c’est surtout grâce à l’opéra d’Offenbach qu’il s’est 
profondément ancré dans la conscience culturelle française, européenne 
et même allemande. Outre d’innombrables productions théâtrales, 
l’opéra Les Contes d’Hoffmann a fait l’objet de plusieurs adaptations 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
88 

 

cinématographiques, dont la plus importante est probablement le film 
The Tales of Hoffmann de Powell et Pressburger, sorti en 1951. En 
passant d’une langue à l’autre, d’une culture à l’autre, de la littérature à 
l’opéra, de l’opéra au cinéma, le texte d’Hofmann subit des 
transformations importantes. Alors que la dramatisation et l’opéra qui 
en découle mettent fortement l’accent sur l’élément biographique (le 
poète Hoffmann en tant que héros dramatique), la version 
cinématographique de Michael Powell et Emeric Pressburger met 
l’accent sur l’aspect théâtral. Les cinéastes conservent la nature 
fondamentale du fantastique hoffmannien, son explicabilité. 
Cependant, le spectateur de leur film ne trouvera plus l’explication des 
événements inhabituels dans la science, la pseudo-science ou la science-
fiction, ni dans la psychologie, plus précisément dans le profil 
psychologique du personnage principal. Pour Powell et Pressburger, le 
fantastique dans les contes d’Hoffmann est le fruit d’une illusion 
scénique, ce qui est un phénomène propre à l’espace théâtral.  

 
Mots-clés : E.T.A. Hoffmann ; romantisme français ; littérature 
fantastique ; adaptation opératique ; adaptations cinématographiques. 
 
1. De l’allemand vers le français2 

 
E.T.A. Hoffmann (1776-1822) n’a été connu en France 

qu’après sa mort. Lorsque Madame de Staël présente la 
littérature romantique allemande à ses contemporains français, 
elle ne le mentionne même pas.  

Certes, à l’époque où elle rédige son livre De l’Allemagne 
(On Germany), Hoffmann n’est pas très connu, et encore moins 
célèbre. Néanmoins, on peut supposer avec une quasi-certitude 
que Madame de Staël n’aurait pas fait partie des admirateurs 
d’Hoffmann, même si elle avait connu son œuvre. Aux yeux du 
grand Goethe, que Germaine de Staël admire, Hoffmann est 
l’incarnation du romantisme malsain. Or, pour Madame de Staël, 
malgré l’énorme admiration qu’elle porte à Goethe, « la pièce de 
Faust » est déjà dangereusement proche de la folie. Seul un génie 

 
2 La réception de l´œuvre d´Hofmann en France est un sujet déjà bien étudié. 
Voir par exemple Breuillac, 1906-7 ; Klein, 2000. Nous nous limitons aux faits 
pertinents pour le contenu de l'article. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
89 

 

de la trempe de Goethe peut s’approcher de cette zone 
dangereuse :  

 
La pièce de Faust cependant n’est certes pas un bon 
modèle. Soit qu’elle puisse être considérée comme l’œuvre 
du délire de l’esprit ou de la satiété de la raison, il est à 
désirer que de telles productions ne se renouvellent pas ; 
mais quand un génie tel que celui de Goethe s’affranchit 
de toutes les entraves, la foule de ses pensées est si grande, 
que de toutes parts elles dépassent les bornes de l’art. 
(Staël, 1814, p. 214.) 

 
Ainsi, Les lecteurs français découvrent Hoffmann pour la 

première fois à travers la nouvelle Olivier Brusson d’Henri de 
Latouche, une adaptation (ou bien un plagiat) de Mademoiselle 
de Scudéry. Aujourd’hui, cette nouvelle, dans laquelle on peut 
discerner les contours du genre policier, est considérée comme 
l’une des œuvres les plus importantes d’Hoffmann. À l’époque, 
elle semblait toutefois suffisamment obscure pour être plagiée. 
Ironiquement, le scandale provoqué par le plagiat contribue à la 
renommée d’Hoffmann en France. 

En 1829, Jean-Jacques Ampère publie dans le Globe un 
article sur un livre de Julius Eduard Hitzig, Hoffmann’s Leben und 
Nachlass [La vie et l’héritage d’Hoffmann ; Hoffmann’s life and 
heritage]. Cette présentation fait déjà apparaître certaines 
constantes de la réception française d’Hoffmann. 

Premièrement, le livre présenté par Ampère est une 
biographie de l’auteur allemand. Certes, au XIXe siècle, même 
avant Sainte-Beuve, on considère que la biographie d’un auteur 
est importante pour comprendre sa littérature. Pourtant, dans le 
cas d’Hoffmann, la conviction que l’œuvre est le reflet de la vie 
réelle de l’auteur semble particulièrement bien ancrée. 

Deuxièmement, Jean-Jacques Ampère analyse une qualité 
particulière, un effet spécifique des récits d’Hoffmann. Il 
constate, comme le constatera un peu plus tard Théophile 
Gautier, que la force des récits « merveilleux » d’Hoffmann 
provient de leur « netteté », de la « vérité dans le détail », du 
« naturel » :  

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
90 

 

Concevez une imagination vigoureuse et un esprit 
parfaitement clair, une amère mélancolie et une verve 
intarissable de bouffonnerie et d’extravagance : supposez 
un homme qui dessine d’une main ferme les figures les plus 
fantastiques, qui rende présentes par la netteté du récit et la 
vérité dans le détail les scènes les plus étranges, qui fasse à 
la fois frissonner rêver et rire, enfin qui compose comme 
Callot, invente comme les Mille et une Nuits, raconte 
comme W. Scott, et vous aurez Hoffmann. […] 

Ce qui dans Hoffmann a, selon moi, sur notre âme, 
une véritable prise, ce qui aussi appartient en propre à cet 
écrivain, c’est l’emploi d’un genre de merveilleux que 
j’appellerai le merveilleux naturel. (Cité par Breuillac, 1906, 
p. 428) 

 
En 1829, les œuvres complètes d’Hoffmann traduites par 

François-Adolphe Loève-Veimars commencent à être publiées. 
(Le dernier des vingt volumes de cette édition extrêmement 
populaire paraît en 1837.) Le premier volume contient, en guise 
d’avant-propos, un texte signé par nul autre que Walter Scott. En 
effet, il s’agit de la traduction d’un article de Scott publié en 1827 
dans The Foreign Quarterly Review. Le texte avait déjà 
enthousiasmé Goethe, qui l’avait également traduit en partie. On 
comprend pourquoi. L’analyse de Scott est une critique acerbe non 
seulement de la littérature d’Hoffmann, mais aussi de tout ce que 
cet auteur représente de malsain aux yeux de Scott (et de Goethe). 

 
[…] les ouvrages /d’Hoffmann/, tels qu’ils existent 
aujourd’hui, doivent être considérés moins comme un 
modèle à imiter, que comme un avertissement salutaire du 
danger que court un auteur qui s’abandonne aux écarts 
d’une folle imagination. (Hoffmann, 1832, p. XXXV) 

 
Cet avant-propos ultra critique est précédé d’une apologie 

brève mais passionnée d’Hoffmann faite par le traducteur Loève-
Veimars, qui affirme que le texte de Scott a été inclus dans le livre 
sans son consentement. Étrangement, cette apologie repose 
également sur l’hypothèse selon laquelle le génie d’Hoffmann est 
celui d’un malade, un fou. Selon le traducteur français, une 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
91 

 

approche rationnelle de la littérature d’Hoffmann n’aurait donc 
aucun sens. 

 
Hoffmann a vécu dans une fièvre continuelle ; il est mort 
presque en démence : un tel homme était plus fait pour 
être un sujet d’études que de critiques ; et on devrait 
plutôt compatir à cette originalité qui lui a coûté tant de 
douleur, qu’en discuter froidement les principes. 
(Hoffmann, 1832, p. iij) 

 
Quoi qu’il en soit, l’édition a connu un grand succès. Le 

dernier des vingt volumes a été publié en 1837, alors 
qu’Hoffmann comptait déjà de nombreux admirateurs et 
imitateurs français. Après Loève-Veimars, d’autres traducteurs 
(Th. Toussenel, Henry Egmont, Xavier Marmier) se sont attaqués 
à la traduction des textes les plus importants d’Hoffmann. Ceux-
ci étaient généralement plus fidèles à l’original ou l’adaptaient 
moins au goût français. 

Dans un article consacré à la traduction de Marmier, dont 
il loue la fidélité à l’original, Théophile Gautier s’interroge 
également sur les raisons de l’extraordinaire popularité 
d’Hoffmann auprès des lecteurs français. Sa réponse est sans 
équivoque. Hoffmann n’est ni fou ni déraisonné, son écriture est 
étroitement liée à la « nature », à la vie réelle, voire quotidienne. 
C’est précisément pour cette raison que les Français l’apprécient 
tant. (Pour la même raison, les Allemands, qui sont par nature 
plus exaltés, préfèrent Novalis).  

 
Je ne nie pas qu’Hoffmann n’ait fumé souvent, ne se soit 
enivré quelquefois avec de la bière ou du vin du Rhin et 
qu’il n’ait eu de fréquents accès de fièvre ; mais cela arrive à 
tout le monde et n’est que pour fort peu de chose dans son 
talent […] La cause de la rapidité du succès d’Hoffmann est 
assurément là où personne ne l’aurait été chercher. — Elle 
est dans le sentiment vif et vrai de la nature qui éclate à un 
si haut degré dans ses compositions les moins explicables. 
[…] Sa manière de procéder est très logique, et il ne chemine 
pas au hasard dans les espaces imaginaires, comme on 
pourrait le croire. (Gautier, 1903, p. 43) 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
92 

 

George Sand considère également Hoffmann comme un artiste 
rationnel. 

 
Hoffmann n’a rien conçu au hasard : il n’a créé des êtres 
surnaturels qu’en outrant la réalité d’êtres très bien 
observés ; il n’a fait intervenir le diable dans ses extases 
que comme un principe philosophique. (Cité par Breuillac, 
1906, p. 441) 

 
En résumé : aux yeux d’admirateurs et d’imitateurs 

français tels que Gautier et G. Sand, la caractéristique essentielle 
du fantastique hoffmannien réside dans son ancrage dans la 
réalité, tandis que l’essence du génie d’Hoffmann réside dans son 
sens aigu de l’observation. Ce qui attire particulièrement les 
Français dans les récits d’Hoffmann, c’est leur rationalité.  

« Dans un monde qui est bien le nôtre, celui que nous 
connaissons, sans diables, sylphides, ni vampires, se produit un 
événement qui ne peut s’expliquer par les lois de ce même monde 
familier. » (Todorov, 1970, p. 29). Bien sûr, il ne s’agit pas ici 
d’appliquer la pensée théorique de Todorov à la littérature 
d’Hoffmann (cela a déjà été fait), et encore moins de réfuter une 
célèbre théorie. Nous souhaitons simplement souligner une 
impression particulière que partagent probablement tous les 
lecteurs d’Hoffmann. Même si les événements ne peuvent pas être 
expliqués par les lois du monde familier, le lecteur d’Hoffmann 
est toujours guidé à croire qu’une explication ultime existe, 
qu’elle se présentera. Autrement dit : ce qui nous fait lire les 
histoires d’Hoffmann avec suspense n’est pas l’attente d’un 
dénouement au sens habituel du terme. C’est plutôt de la 
curiosité, l’attente que le mécanisme qui a déclenché ces 
événements inhabituels soit révélé. En lisant les récits 
fantastiques d’Hoffmann, on ne se demande pas si le héros va 
survivre, s’échapper du piège, prouver son innocence, se venger, 
épouser la femme qu’il aime … En lisant Hoffmann, le lecteur se 
pose sans cesse la même question : mais que se passe-t-il ici ? Et 
la réponse vient, immanquablement. Ah oui, cette femme 
étrange n’était qu’un automate ! Bien sûr, cette impression a été 
créée à l’aide d’instruments optiques ! La jeune fille est morte 
d’une maladie pulmonaire aggravée par des troubles émotionnels. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
93 

 

Cet homme a été ressuscité parce qu’il a bu l’élixir. Ce 
malheureux mourra parce que son talisman perd de son pouvoir.  
 
2. Un grand imitateur 

 
Parmi les nombreux épigones français d’Hoffmann, 

Balzac est certainement le plus important en tant qu’écrivain, 
mais aussi, à bien des égards, le plus illustratif en tant 
qu’imitateur. 

Le pionnier du roman réaliste nous a laissé un nombre 
considérable de récits fantastiques. Dans la nouvelle L’Elixir de 
longue vie (1830), l’influence d’Hofmann est si évidente qu’on 
pourrait presque parler de plagiat. Cependant, outre l’imitation, il 
existe certainement des affinités plus profondes entre les deux 
auteurs. L’Elixir de longue vie est un texte hoffmannien, mais il 
contient également de nombreux éléments que l’on peut 
considérer comme autobiographiques, reflétant la vie et la vision 
du monde de Balzac lui-même. Grâce à Laure Surville, sœur et 
première biographe de l’écrivain, nous savons que l’obsession de 
la longévité fait partie de « l’héritage paternel » de Balzac. Tout 
comme un personnage secondaire des contes d’Hoffmann, 
Bernard François Balssa nourrit l’ambition de devenir centenaire 
et explore des moyens de prolonger la vie.  

Dans La Peau de chagrin, roman au thème 
méphistophélique, tout dépend d’un objet magique. Un morceau 
de cuir exauce les souhaits du protagoniste, mais rétrécit à 
chaque souhait exaucé. Chaque fois que le cuir se rétracte, la vie 
du héros raccourcit. Vers la fin de l’histoire, on essaie d’étirer le 
morceau de cuir, qui est déjà tout petit, dans une presse 
hydraulique. Sans succès d’ailleurs. Mais quoi de plus balzacien 
(et hoffmannien) que l’idée de renouveler le pouvoir d’un 
talisman à l’aide d’une machine ? Quoi de plus balzacien (et 
hoffmannien) que cette combinaison de magie et de science ? 

Dans le roman Ursule Mirouët (1841), les événements 
inhabituels sont expliqués à l’aide de la théorie du magnétisme 
de Franz Anton Mesmer (1734-1815), médecin autrichien, à 
propos duquel Louis Claude de Saint Martin s’exclame : « C’est 
Mesmer, l’incrédule Mesmer, cet homme qui n’est que matière, 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
94 

 

et qui n’est même pas en état d’être matérialiste; c’est cet 
homme, dis-je, qui a ouvert la porte aux démonstrations 
sensibles de l’esprit. » (Cité par Baldensperger, 1927, p. 224) 

Mesmer doit une grande partie de sa popularité à la soif 
de miracles de son époque, mais il explique lui-même ces 
miracles de manière scientifique, comme des phénomènes 
naturels, résultat du magnetisme animal. Comme on le sait, 
Hoffmann et Balzac sont tous deux fascinés par Mesmer, et plus 
particulièrement par le phénomène du miracle scientifiquement 
explicable. Balzac voue un immense respect aux hommes de 
science en général, mais plus particulièrement aux visionnaires, 
dont les théories ne seront scientifiquement prouvées qu’à l’avenir.  

En 1951, Michael Powell et Emeric Pressburger réalisent le 
film The Tales of Hoffmann, une adaptation cinématographique 
de l’opéra Les Contes d’Hoffmann de Jacques Offenbach. Parmi 
les admirateurs de ce film figurent certains grands noms de 
l’histoire du cinéma. George A. Romero, pionnier du cinéma 
d’horreur, le proclame pour son film préféré, « my favorite film of 
all time, the movie that made me want to make movies » (George 
Romero on «Tales of Hoffmann». [Video]). Expliquant cette 
admiration dans une interview télévisée réalisée en 2005, Romero 
attribue à Powell et Pressburger une affinité visionnaire avec le 
genre de la science-fiction : « I think that there are elements in it 
that could be right out of a horror film. The idea of the doll being 
alive, you know, it’s like an android. A little science-fiction 
there? » (George Romero on «Tales of Hoffmann». [Video]). 

Le point de vue de Romero est celui d’un cinéaste. Mais 
on ne peut pas s’empêcher de s’exclamer : bien sûr, un peu de 
science-fiction, et pas seulement un peu ! La « science-fiction » 
dans Les Contes d’Hoffmann n’est en aucun cas une invention de 
Powell et Pressburger, ni d’Offenbach ou de son librettiste. La 
« science-fiction » est déjà présente dans les récits d’Hoffmann, 
écrits durant la première moitié du XIXe siècle. Pour Hoffmann, 
ainsi que pour Balzac, la science et la fiction ne s’excluent pas 
mutuellement. 
 
 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
95 

 

3. Hoffmann, poète de sa vie 
 
Théophile Gautier, qui estime que la vie d’Hoffmann n’a 

pas eu d’influence directe sur son œuvre, fait figure d’exception 
parmi ses contemporains. La plupart des admirateurs français 
considèrent Hoffmann comme un écrivain autobiographique qui 
s’incarne d’une manière ou d’une autre dans les héros de ses 
œuvres. Aux yeux des lecteurs français du XIXe siècle, Hoffmann 
est donc, pour reprendre l’expression de Stefan Zweig, un 
exemple typique de poète de sa vie.  

Bien sûr, mettre l’accent sur la biographie d’Hoffmann, 
c’est aussi et surtout tenter d’expliquer la nature particulière 
(mystérieuse) de ses œuvres. Une lecture biographique permet 
au lecteur de percevoir le fantastique hoffmannien comme le 
fruit du « délire », de la « fièvre continuelle », d’une maladie, 
donc presque comme un phénomène naturel. Inutile à dire, cette 
soi-disant démystification de l’œuvre d’Hoffmann est au même 
temps une mystification romantique de sa personne.  

Pour George Sand, par exemple, Hoffmann se fond dans 
une de ses figures littéraires : « […] je pensai à toi, aimable 
Théodore, facétieux Kreyssler, Hoffmann ! » (Sand, 1869, p. 312) 

Jules Janin se réclame de lui et l’invoque dans son récit 
fantastique Hoffmann et Paganini [Hoffmann et Paganini]: « Ce 
soir-là je me sentis le besoin de te voir, Théodore, ô mon cher 
artiste, avide poursuivant du rien, sous toutes ses faces, hardi 
champion de la couleur, du son, de la forme, de toutes les 
manières d’être un poëte […]. » (Janin, 1863, p. 158) 

 
4. Hoffmann, rôle de ténor 

 
L’interprétation selon laquelle Hoffmann est le véritable 

héros de ses histoires est également le point de départ de la pièce 
de théâtre de Jules Barbier et Michel Carré, d’après laquelle Jules 
Barbier écrit le livret de l’opéra d’Offenbach.  

Les auteurs de cette adaptation théâtrale ont 
certainement créé le personnage d’Hoffmann dans le but de 
répondre aux attentes d’un public qui a largement intégré l’idée 
d’un Hoffmann-poète de sa propre vie. Cependant, Barbier et 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
96 

 

Carré ont également résolu un problème dramaturgique 
important grâce à cette intervention. Ils ont ainsi assuré la 
structure et la cohérence de la pièce, puis de l’opéra. Dès 
l´instant où Hoffmann se présente dans le prologue comme le 
personnage central et le narrateur homodiégétique, l’unité de la 
pièce est assurée. À partir de ce moment, le texte dramatique 
véhicule un message, un dilemme psychologique clairement 
identifiable, quelques grandes questions éternelles que le public 
reconnaît avec un certain plaisir. Y a-t-il de la place pour l’amour 
dans la vie d’un poète ? Un poète peut-il servir à la fois une 
femme et sa muse ?  

Le personnage insaisissable de la chanteuse Stella joue un 
rôle important dans ce cadre narratif. Stella est l’amour actuel 
d’Hoffmann, mais tant dans l’épilogue que dans le prologue, il est 
clairement indiqué qu’elle est également la synthèse des trois 
amours précédents dont Hoffmann (le personnage dramatique) 
parle à ses compagnons de taverne. (Cet « éternel féminin » 
hoffmannien, le concept que l’écrivain allemand explore et 
exploite sous différentes formes, et que Barbier et Carré 
attribuent à leur héros dramatique, a certainement laissé une 
empreinte profonde dans la littérature romantique française, en 
particulier chez Gérard de Nerval (Voir Chamarat-Malandain, 
1978). 

De toute évidence, un texte dramatique a besoin de 
personnages, pas de narrateurs. Si l’on constate que la structure 
narrative du drame (et de l’opéra) Les Contes d’Hoffmann est plus 
simple, plus schématique que celle des textes narratifs 
d’Hoffmann, cela ne constitue pas nécessairement une critique.  

Le principe fondamental de la simplification effectuée par 
Barbier et Carré est l’introduction du personnage d’Hoffmann. 
Étant donné que les textes de départ (les contes d’Hoffmann), à 
partir desquels le texte dramatique puis le livret d’opéra ont été 
créés, ont des structures narratives très différentes, il vaut peut-
être la peine d’examiner de plus près la transformation des trois 
récits en trois actes dramatiques.  

La pièce, ainsi que le livret de l’opéra, s’inspirent de trois 
contes d’Hoffmann : L’Homme au sable (Der Sandmann; The 
Sandman), Le Conseiller Krespel (Rat Krespel ; traduit par Loève-



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
97 

 

Veimars comme Le violon de Cremone ; The Cremona Violin) et Le 
reflet perdu (Die Geschichte vom verlornen Spiegelbilde ; The Story 
of the Lost Reflection).  

Le troisième conte (Le reflet perdu) subit les changements 
les plus radicaux, mais on peut remarquer des points communs 
entre la structure de ce récit et celle de la dramatisation de 
Barbier et Carré.  

Le reflet perdu est une histoire à plusieurs niveaux, en fait 
le dernier épisode d’une série d’histoires intitulée Les aventures 
de la nuit de la Saint-Sylvestre (Die Abenteuer des Sylvester-
Nacht ; A New-Year’s Eve Adventure). Cette série de récits s’inscrit 
dans une situation narrative de base. Dans une taverne, les 
buveurs se racontent des histoires drôles et étranges. Parmi eux 
se trouve aussi un « Hoffmann », personnage-narrateur au 
second degré. Cependant, le narrateur principal est un 
« voyageur enthousiaste », « Hoffmann » n’ajoute que quelques 
commentaires. 

Le protagoniste du Reflet perdu est un certain Erasmus 
Spikher. Après avoir rêvé de l’Italie pendant de longues années, 
ce petit bourgeois allemand réalise son souhait et part en voyage. 
Il laisse sa femme et son fils à la maison. À Florence, il est séduit 
par une courtisane et se fait voler son reflet par le Diable. À son 
retour, il est renvoyé par son épouse, car un homme sans reflet 
ne peut pas être un bon père de famille : 

 
Mais du reste, tu concevras toi-même que, privé de reflet, 
tu sers de risée au monde, et que tu ne saurais dignement 
représenter un père de famille convenable et complet, 
capable d’inspirer le respect à sa femme et à ses enfants. 
[…] Va donc encore un peu courir le monde, et tâche de 
rattraper ton reflet au diable : si tu y parviens, tu seras 
accueilli ici à ton retour avec joie et cordialité. Embrasse-
moi (Spikher l’embrassa) : et maintenant – bon voyage ! 
(Hoffmann, 1840, p. 87) 

 
Ce dénouement est raconté sur un ton ironique et avec 

une bonne dose d’intertextualité. Au cours des voyages 
mouvementés qui font suite à ce deuxième départ, Spikher 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
98 

 

rencontre Pierre (Peter) Schlemihl, héros d’un récit très connu de 
Chamisso. 

 
Il rencontra un jour un certain Pierre Schlemihl. Celui-ci 
avait vendu son ombre ; tous deux songèrent à voyager de 
compagnie, de telle sorte qu’Érasme Spikher eût projeté 
l’ombre nécessaire, tandis qu’en revanche Pierre Schlemihl 
eût fourni le reflet qui manquait. Mais cela n’eut pas de 
suite. (Hoffmann, 1840, p. 88) 

 
Suit un postscriptum dans lequel « Hoffmann » reçoit 

une sorte d’explication de la part du voyageur enthousiaste : 
Post-scriptum du voyageur enthousiaste 

 
[…] Encore tout rempli des apparitions de la nuit de Saint-
Sylvestre, je suis presque tenté de croire que mon 
conseiller de justice était en réalité une véritable poupée 
de sucre candi, sa brillante société un étalage de la Noël ou 
du jour de l’an, et la charmante Julie cette séduisante 
création de Rembrandt ou de Callot, qui déroba 
frauduleusement au pauvre Érasme Spikher son reflet si 
ressemblant et si beau. (Hoffmann, 1840, p. 89) 

 
Dans la dramatisation de Barbier et de Carré, ainsi que 

dans l’opéra d’Offenbach, l’histoire d’un petit bourgeois allemand 
confus par l’Italie est transformée en un épisode de la vie 
amoureuse d’Hoffmann. Dans le texte source (l’histoire telle 
qu’écrite par E.T.A. Hoffmann), un homme très ordinaire se rend 
à Florence, où il se laisse séduire par une courtisane. Ses 
égarements s’expliquent par sa naïveté. Hoffmann, héros de 
théâtre et d’opéra, succombe au charme de la séductrice parce 
qu’il est poète. En tant que poète, il est sujet aux illusions, 
capable d’aimer passionnément une femme dont il sait qu’elle est 
une courtisane. 

Le fait que l’action soit transposée de Florence à Venise 
n’est peut-être pas un détail insignifiant. Pour s’enivrer d’amour, 
le poète a besoin d’une Italie plus caractéristique et plus 
reconnaissable que le petit bourgeois.  



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
99 

 

Dans les deux versions, l’histoire est vraisemblable, 
psychologiquement crédible. Les évènements extraordinaires 
sont présentés comme des illusions éphémères d’un homme qui 
se trouve dans un état mental particulier.  

Le deuxième acte de l’opéra d’Offenbach (et de la pièce 
de Barbier et Carré), le conte Le Conseiller Krespel, est la partie de 
la dramatisation qui reste la plus fidèle au texte original d’ E.T. A. 
Hoffmann. Hoffmann (personnage dramatique et d’opéra) aime 
Antonia, une jeune femme tuée par son talent artistique. Antonia 
est malade et devrait renoncer au chant. Malgré les efforts de son 
père pour la protéger, elle devient la proie du tentateur, le 
Docteur Miracle, qui l’incite à chanter. 

Les modifications apportées au texte original d’Hoffmann 
dans la dramatisation et l’adaptation pour l’opéra ne concernent 
pas tant la forme et le contenu que l’atmosphère. Dans la pièce et 
dans l’opéra, celle-ci est sombre, effrayante, tragique, abstraite. 
Le conseiller Krespel, récit original d’E.T.A. Hoffmann, n’est pas 
dépourvu d’éléments comiques, voire réalistes. 

Force est de constater que l’essence de l’humour 
hoffmannien réside dans l’apparition soudaine et surprenante du 
comique. Dans les textes narratifs d’Hoffmann, il arrive très 
souvent que la réalité s’immisce dans le récit à travers le 
comique. L’histoire tragique d’une jeune fille qui meurt pour son 
art s’entremêle naturellement et sans heurts avec une anecdote 
amusante de la vie conjugale de ses parents. 

 
Crespel, plongé dans le tourbillon de ses accords, continua 
de jouer du violon avec son enthousiasme ordinaire, et il 
arriva que son archet atteignît légèrement la signora. — 
Bestia tedesca ! s’écria-t-elle en se relevant avec fureur ; en 
même temps elle arracha le violon des mains du conseiller, 
et le mit en pièces en le frappant contre une table de 
marbre. Le conseiller resta pétrifié ; mais, se réveillant 
comme d’un rêve, il souleva avec force la signora, la jeta 
par la fenêtre de sa propre maison, et, sans s’inquiéter de 
ce qui arriverait, il gagna Venise, d’où il partit aussitôt 
pour l’Allemagne. (Hoffmann, 1832, p. 47) 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
100 

 

La partie la plus célèbre du drame et de l’opéra, le 
premier acte, dans lequel le protagoniste tombe amoureux d’une 
poupée mécanique, est basé sur la nouvelle L’Homme de sable. Le 
texte d’origine, incontestablement l’une des plus fascinantes 
œuvres d’Hoffmann, n’est pas l’histoire d’une poupée mécanique, 
mais d’un traumatisme infantile. Le protagoniste, Nathanaël, 
raconte ce traumatisme dans une lettre à son ami Lothar, qui est 
le frère de sa fiancée Clara. En effet, une grande partie de 
l’histoire est racontée sous forme de lettres, complétées à la fin 
par un commentaire du narrateur. (Dans ce célèbre récit, 
personne ne s’appelle Hoffmann).  

Le petit Nathanaël est marqué à vie par la présence 
inquiétante d’un personnage mystérieux qui rend visite à son 
père de temps en temps et se retire avec lui pour faire des choses 
mystérieuses. Nathanaël, qui doit se coucher chaque fois que 
cette personne arrive, commence à associer cet homme à la 
légende de l’Homme au sable. 

Dans sa petite enfance, Nathanaël est exposé à deux 
versions de cette légende. La première est la version de sa bonne 
et douce mère :  

 
Il n’y a point d’homme au sable, mon cher enfant, répondit 
ma mère ; quand je dis : Voici l’homme au sable ! cela veut 
dire seulement : vous avez sommeil, et vous ne pouvez 
tenir les yeux ouverts, comme si l’on vous y avait jeté du 
sable. (Hoffmann, 2014, p. 85) 

 
La deuxième est celle d’une vieille servante :  

 
C’est un méchant homme qui vient trouver les enfants 
quand ils refusent d’aller au lit ; alors il jette de grosses 
poignées de sable dans leurs yeux, qui sortent tout 
sanglants de la tête ; puis il les enferme dans un sac, et les 
emporte dans la lune pour servir de pâture à ses petits, qui 
sont dans leur nid. Ceux-ci ont, comme les hiboux, des 
becs crochus avec lesquels ils mangent les yeux aux petits 
enfants qui ne sont pas sages. (Hoffmann, 2014, p. 
85) 

 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
101 

 

Il va sans dire que Nathanaël accepte et intériorise la 
version de la vieille servante. Les expériences traumatisantes du 
petit garçon culminent le soir où il surprend son père et son 
mystérieux visiteur, Coppélius – l’Homme au sable, en train de 
pratiquer de l’alchimie. Coppélius tente de lui arracher les yeux, 
mais le père de Nathanaël l’en empêche. Après cet événement, 
Nathanaël reste longtemps malade. Coppélius disparaît de la vie 
de la famille – seulement pour réapparaître dans la vie du 
protagoniste sous le nom de Coppola, l’un des deux créateurs de 
la poupée mécanique, Olympie dont Nathanaël, désormais jeune 
homme, tombe passionnément amoureux. Fait important et 
révélateur : c’est Coppola qui a créé les yeux d’Olympie.  

Comment est-il possible qu’un jeune homme, qui est en 
plus fiancé à une jolie et gentille jeune fille, tombe amoureux 
d’une poupée mécanique (voir Charue, 1985)? Tout d’abord, la 
poupée est un véritable chef-d’œuvre, un automate parfait. 
Ensuite, Coppola donne à l’infortuné Nathanaël une paire de 
lunettes magiques, à travers lesquelles Olympie lui semble 
vivante. 

Il existe donc une explication élémentaire, pseudo-
scientifique à l’engouement bizarre de Nathanaël. Cependant, 
tant dans le récit d’E.T.A. Hoffmann que dans l’adaptation 
théâtrale et lyrique, l’analyse psychologique côtoie la science-
fiction. 

Dans le récit, Nathanaël tombe amoureux d’Olympie 
malgré – ou peut-être à cause de – ses fiançailles heureuses avec 
Clara. Les yeux morts d’Olympie s’illuminent lorsqu’il les regarde. 
Le corps d’Olympie est froid, mais Nathanaël trouve qu’il est 
beaucoup plus chaud que celui de Clara lorsqu’il le réchauffe de 
ses caresses. Il en va de même pour ses lèvres. 

Clara, une jeune fille vertueuse et intelligente, tente de 
convaincre Nathanaël que son angoisse n’est que le fruit de son 
imagination. Il n’est probablement pas essentiel que Clara ne 
comprenne pas la profondeur de la détresse de Nathanaël. Il est 
fatal qu’elle sous-estime l’importance de son imagination. 
Olympie, quant à elle, lui sert de miroir. Elle est une créature qui 
se nourrit de ses rêveries et témoigne ainsi de l’importance de 
son imagination. Car Nathanaël n’est pas seulement un jeune 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
102 

 

homme ayant vécu une enfance traumatisante, il est aussi un 
jeune poète pompeux et égocentrique. Il adore Olympie parce 
qu’il « n’avait jamais eu un auditeur aussi excellent ».  

 
Nathanael extrayait du fin fond de tous ses tiroirs tout ce 
qu’il avait écrit ou composé autrefois, poèmes, fantaisies, 
nouvelles, rêveries, romans ; et chaque jour, il y ajoutait 
une multitude de sonnets, de stances, de ballades 
fantastiques qu’il lisait et relisait à Olympie durant des 
matinées entières, sans se lasser et sans discontinuer. Mais 
aussi c’est qu’il n’avait jamais eu un auditeur aussi 
excellent. — Olympie ne brodait ni ne tricotait, elle ne 
regardait pas à la fenêtre, elle ne donnait pas à manger à 
un petit oiseau, elle ne jouait pas avec un petit bichon, elle 
ne roulait pas dans ses doigts de petites bandes de papier, 
ni rien autre chose, elle n’avait jamais besoin de 
comprimer un bâillement par une petite toux forcée. — 
Bref, elle regardait son amant dans les yeux, durant des 
heures d’horloge, dans une attitude fixe et immuable, sans 
bouger, sans souffler, et son regard s’animait toujours de 
plus de vivacité et d’ardeur. Seulement, lorsqu’enfin 
Nathanael se levait et lui baisait la main ou même la 
bouche, elle disait : « Ha ! — ha ! » et puis après : « Bonne 
nuit, mon cher ! »  

« Oh ! âme sublime et profonde ! s’écriait 
Nathanael seul dans sa chambre, ce n’est que par toi, par 
toi seule que j’ai été compris. » (Hoffmann, 2014, p. 113) 

 
Ce joyau de l’humour noir hoffmannien est conservé, du 

moins en partie, dans la dramatisation et l’opéra. L’un des 
principaux charmes d’Olympia est son silence. La belle n’ouvre la 
bouche que pour chanter et prononcer un seul et unique mot : « 
Oui ». 

D’autre part, seules certaines parties de l’histoire originale 
sont conservées dans la version théâtrale. Nathanaël disparaît, 
emportant avec lui son ami, sa fiancée et ses souvenirs 
traumatisants. C’est Hoffmann, personnage dramatique, qui 
tombe amoureux d’une poupée mécanique. Elle est belle. Elle 
« sait écouter ». Il la voit à travers les lunettes magiques de 
Coppola. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
103 

 

Dans les deux cas, les événements inhabituels qui se 
produisent peuvent s’expliquer à deux niveaux. Premièrement, 
comme une illusion d’optique provoquée par la science. 
Deuxièmement, comme la conséquence d’un certain état 
psychologique. Nathanaël souffre d’une maladie mentale. 
Hoffmann est poète et, en tant que tel, hypersensible par nature, 
sujet aux illusions. La folie et le talent artistique ne sont pas tout 
à fait la même chose, mais la frontière entre les deux est mince. 

 
5. De l’opéra au cinéma 

 
Comme nous avons pu le constater, l’un des attraits 

essentiels de la prose d’Hoffmann pour les lecteurs français du 
XIXe siècle était son ancrage dans la réalité, ce que Jean-Jacques 
Ampère appelle son « merveilleux naturel ». (Cité par Breuillac, 
1906, p. 428) Dans la dramatisation de Barbier et Carré, le 
réalisme hoffmannien est relégué presque exclusivement au 
prologue et à l’épilogue. Dans les scènes de taverne, le 
protagoniste (Hoffmann) montre son côté bouffon, malgré la 
présence de sa muse, déguisée en jeune ami. Les rêves amoureux 
du poète s’inscrivent dans le cadre d’une réalité banale, voire 
quelque peu déprimante. La mise en scène détermine si ces 
scènes sont dominées par le comique ou la banalité. 

Les scènes dans la taverne, en particulier celles du début 
du film, sont sans doute la partie la moins réussie de la célèbre 
adaptation cinématographique de Michael Powell et Emeric 
Pressburger. Elles ne sont pas seulement vieillies, elles donnent 
l’impression d’être déjà vieilles à leur naissance. Bien que le 
spectateur soit averti par une inscription que la taverne se trouve 
« à Nuremberg », les décors et les costumes rappellent les 
comédies musicales américaines des années 1950. Compte tenu 
de la perfection esthétique du film, l’atmosphère allemande 
factice et clichée du prologue est particulièrement dérangeante. 
Même dans le film muet de Richard Oswald, datant de 1916, les 
scènes dans la taverne sont nettement plus convaincantes, tout 
comme la représentation du milieu petit-bourgeois dans lequel 
vit le jeune Hoffmann. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
104 

 

Il semble tout à fait évident que pour Powell et 
Pressburger, ce prologue, qu’ils doivent conserver pour des 
raisons dramaturgiques, n’est pas le véritable point de départ, ni 
le cadre réel des aventures amoureuses d’Hoffmann. Le réalisme 
– y compris le « merveilleux naturel » d’Hoffmann – leur est 
étranger.  

Le dénouement principal de l’adaptation 
cinématographique reste le même que dans l’opéra : Hoffmann 
rate l’occasion de rencontrer la femme qu’il aime parce qu’il est 
complètement ivre. 

Dans l’adaptation cinématographique comme dans 
l’opéra, cet échec amoureux réjouit la muse d’Hoffmann, qui est 
convaincue que le poète doit se consacrer à son art et non à des 
femmes. 

Cependant, dans le film, l’explication des événements 
étranges, mystérieux, fantastiques et miraculeux qui se 
produisent ne réside ni dans l’imagination débridée d’Hoffmann, 
ni dans la ruse et les artifices des opticiens et des alchimistes. 

Powell et Pressburger apportent un changement 
apparemment minime au livret de Barbier. Dans leur version, 
Stella, la femme qui incarne les trois amours précédentes 
d’Hoffmann, n’est pas une chanteuse d’opéra, mais une danseuse, 
une ballerine. Elle n’est pas une voix en arrière-plan, elle a une 
présence scénique exceptionnelle, sa danse onirique et chargée 
d’érotisme envahit l’écran. Ce spectacle nous fait oublier la 
misérable scène de taverne et s’impose comme le cadre véritable 
des aventures d’Hoffmann.  

La raison principale de ce changement réside 
probablement dans la volonté des deux cinéastes d’exploiter au 
maximum le potentiel visuel des contes de Hoffmann. La 
danseuse est sans aucun doute un motif artistique plus 
intéressant que la chanteuse. Mais il existe également une raison 
plus profonde. En plaçant les aventures fantastiques et 
légèrement effrayantes d’Hoffmann dans le cadre d’un spectacle 
de ballet, Powell et Pressburger offrent au spectateur une 
interprétation des événements fantastiques qui est 
complètement différente de celle proposée par les textes 
originaux (les nouvelles d’E.T.A. Hoffmann), ainsi que par la 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
105 

 

dramatisation de Barbier et Carré et même par la plupart des 
mises en scène de l’opéra d’Offenbach. Dans les Contes 
d’Hoffmann (Hoffmann’s Tales) de Powell et Pressburger, les 
événements fantastiques ne sont pas présentés comme étant le 
résultat du magnétisme, d’illusions d’optique, d’expériences 
alchimiques, ni même comme étant le résultat de certains états 
d’esprit. Dans ce film, le fantastique est lié à l’illusion à laquelle 
nous sommes soumis dans un lieu précis : le théâtre. 

Bien que de nombreuses années se soient écoulées depuis 
la réalisation du film, même un non-spécialiste peut reconnaître 
sa perfection technique. Le caractère théâtral des Contes 
d’Hoffmann de Powell et Pressburger est un effet soigneusement 
créé à l’aide des moyens cinématographiques.  

Il est évident que, d’un point de vue technique, il aurait 
été possible de créer une image plus convaincante de Venise. Et 
pourtant, les cinéastes ont décidé de représenter Venise comme 
un décor, comme une toile de fond. Federico Fellini crée un effet 
similaire dans le film Amarcord. L’apparition nocturne du 
paquebot Rex, qui est presque un mirage pour les habitants d’une 
petite ville côtière, est présentée comme une scène de théâtre, 
avec une naïveté qui fait appel à l’imagination du spectateur. 

Il en va de même pour les scènes dans lesquelles la 
poupée mécanique tombe en panne et se brise en morceaux. 
Dans le film de Powell et Pressburger, la fin tragique d’Olympia 
rappelle le spectacle raté d’un magicien de foire, un tour de 
magie dont le « secret » n’est que partiellement dissimulé par un 
rideau noir légèrement décoloré. 

Le film contient probablement des éléments qui 
déplaisent à la plupart des amateurs d’opéra, déjà dérangés par le 
fait que seuls quelques acteurs principaux chantent réellement 
leurs rôles, tandis que les autres se contentent d’ouvrir la bouche, 
leur voix étant doublée par de véritables chanteurs d’opéra. 
Malgré cela, on peut constater que l’adaptation 
cinématographique conserve de manière très spécifique l’une des 
caractéristiques fondamentales de la prose fantastique 
d’Hoffmann. Probablement pas le naturel, ni le réalisme. 
Probablement et malheureusement pas l’humour hoffmannien. 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
106 

 

Mais en tout cas, la certitude qu’il existe toujours une explication 
aux événements fantastiques. 

Cependant, bien que Powell et Pressburger conservent 
l’explicabilité hoffmannienne des événements inhabituels, leur 
adaptation, ou plutôt leur transposition de l’opéra au genre 
cinématographique, entraîne un changement notable. Dans ses 
récits fantastiques, E.T.A. Hoffmann propose au lecteur des 
explications scientifiques ou pseudo-scientifiques de 
phénomènes inhabituels. Ces explications, bien que simplifiées, 
sont également présentes dans l’adaptation théâtrale de Barbier 
et Carré et dans l’opéra d’Offenbach. Le film de Powell et 
Pressburger, qui n’a rien à voir avec les enregistrements 
cinématographiques et télévisés d’opéras, est essentiellement une 
vision cinématographique du théâtre, plus précisément une 
analyse des effets psychologiques du spectacle théâtral. La 
conclusion principale de cette analyse serait probablement qu’au 
théâtre, les illusions sont un phénomène naturel, voire habituel. 
 
 
References: 
 
Books and Book Chapters (Livres et chapitres de livres) : 
 
Gautier, T. (1903). Souvenirs de théâtre et de critique [Memories of theatre 

and criticism]. Bibliothèque-Charpentier. 
 
Hoffmann, E.T.A. (1832). Contes fantastiques (Fantastic Tales). (A.F. 

Loève-Veimars, Trans.). Eugène Renduel. 
 
Hoffmann, E.T.A. (1840). Contes fantastiques (Fantastic Tales). (H. 

Egmont, Trans.). Perrotin. 
 
Hoffmann, E.T.A. (2014). Contes nocturnes [Night tales]. (H. Egmont, 

Trans.). Classiques Garnier. 
 
Janin, J. (1863). Contes fantastiques et contes littéraires [Fantastic tales and 

literary tales]. Michel Lévy frères. 
 



IMAGINARUL ȘI ADAPTĂRILE TEXTULUI LITERAR 

 
107 

 

Klein, U. (2000). Die produktive Rezeption E.T.A. Hoffmanns in Frankreich 
[The productive reception of E.T.A. Hoffmann in France]. Peter 
Lang. 

 
Sand, G. (1869). Lettres d’un voyageur [Letters from a traveler]. Michel 

Lévy frères. 
 
Staël Holstein, G. de (1814). De l’Allemagne (On Germany). Librairie 

Stéréotype. 
 
Todorov, T. (1970). Introduction à la littérature fantastique. (The 

Fantastic: A Structural Approach to a Literary Genre). Seuil. 
 
Journal Articles (Aticles de revues) : 
Breuillac, M. (1906). Hoffmann en France [Hoffmann in France]. Revue 

d’histoire littéraire de la France (Journal of French Literary History), 
3e Année, No. 3 (1906), pp. 427-457. 

 
Chamarat-Malandain, G. (1978). Récit, miroir, histoire. Aspects de la 

relation Nerval- Hoffmann [Narrative, mirror, history. Aspects 
of the Nerval-Hoffmann relationship]. Romantisme 
(Romanticism), 1978, n°20, pp. 79-93. 

 
Charue, J. (1985). Peut-on s’éprendre d’une femme-machine ? Remarques à 

propos de  L’homme au sable d’E.T.A. Hoffmann [Can one fall in 
love with a machine woman? Remarks on E.T.A. Hoffmann’s The 
Sandman]. Les Études philosophiques (Philosophical Studies), 
janvier-mars  1985, No. 1, pp. 57-75.  

 
Web and Online Content (Contenu Web et en ligne) : 
George Romero on «Tales of Hoffmann». [Video]. Youtube. 

 https://www.youtube.com/watch?v=c3Wo8ICLlIQ (consulté le 
14 juillet 2025). 

 


